DOCUMENTS

http://www.vatican.net/roman_curia/pontifical councils/chrstuni/card-kasper-

docs/rc_pc_chrstuni_doc 20041111 kasper-ecumenism_fr.html

Le caractére obligatoire sur le plan théologique du
Décret sur l'cecumeénisme du Concile Vatican I1

""Unitatis redintegratio”

Card. Walter Kasper

Président du Conseil pontifical pour la Promotion de 1'Unité des Chrétiens

CONFERENCE A L'OCCASION
DU 40 ANNIVERSAIRE DE LA PROMULGATION
DU DECRET CONCILIARE "UNITATIS REDINTEGRATIO"
(ROCCA DI PAPA, 11-13 NOVEMBRE 2004)

Centre de Congres et de Spiritualité "Mondo Migliore" de Rocca di Papa
Jeudi 11 novembre 2004

A l'occasion du quarantieme anniversaire de la publication du décret « Unitatis Redintegratio » par le
concile Vatican I, le cardinal Walter Kasper, président du Conseil pontifical pour la promotion de ['unité des
chrétiens, rappelle que l'engagement de ['Eglise catholique dans le mouvement cecuménique est
irreversible, et que pour chaque catholique, cet engagement est non seulement primordial mais obligatoire.
Le cardinal Kasper répond ainsi de facon tres nette a la fois a ceux qui seraient tentés de présenter l'effort
cecuménique comme un aspect secondaire ou facultatif de la vie d'un catholique, et a ceux, venus de la
mouvance traditionaliste en rupture avec Rome, qui aimeraient en détourner définitivement les autres.

Le Décret sur l'oecuménisme —
Une nouvelle lecture quarante ans apres

Le 21 novembre 1964, le Concile Vatican II promulguait solennellement le Décret sur l'oecuménisme
"Unitatis redintegratio". Dés l'introduction, le document affirme qu''une seule et unique Eglise a été
instituée par le Christ Seigneur", que la division s'oppose a la volonté du Seigneur, qu"elle est pour le
monde objet de scandale et fait obstacle a la plus sainte des causes: la prédication de I'Evangile".
"Promouvoir la restauration de 1'unité entre tous les chrétiens est I'un des buts principaux du saint Concile
oecuménique Vatican 11" (Unitatis redintegratio, UR, n. 1).

Depuis cette date, quarante années se sont écoulées au cours desquelles le document a eu des répercussions
sans précédents, et dont I'impact s'étend bien au-dela de I'Eglise catholique. Quarante années représentent
une mesure de temps biblique. Nous avons alors de bonnes raisons de nous demander: quel était le but du
Décret? Quel effet a-t-il eu? A quel point en sommes-nous aujourd'’hui de l'oecuménisme? Quel est le
chemin que I'oecuménisme doit encore accomplir? Oecuménisme, quo vadis?



Le Concile est la Magna Charta du chemin de I'Eglise au XXI siecle (Zertio millennio adveniente, n. 18). Le
Pape a réaffirmé a plusieurs reprises que la voie oecuménique est irréversible (Ut unum sint, UUS, n. 3 e.a.),
et que l'oecuménisme est I'une des priorités pastorales de son pontificat (UUS, n. 99).
Nous devons alors nous demander: quels sont les principes catholiques de I'oecuménisme tels qu'ils ont été
formulés dans le Décret "Unitatis redintegratio"?

I. La préparation du Décret sur 1'oecuménisme

Le Décret sur l'oecuménisme n'est pas apparu du néant. Il s'inscrit dans le contexte du mouvement
oecuménique qui, né au XX siecle en dehors de I'Eglise catholique (UR, n. 1; 4), a marqué un tournant
décisif en 1948 avec la création du "Conseil oecuménique des Eglises". Ce mouvement a longtemps été
considéré avec méfiance par 1'Eglise catholique. Toutefois, son accueil de la part du Concile Vatican II a des
racines qui remontent déja a la théologie catholique du XIX siécle. Johann Adam Mohler et John Henry
Newmann, en particulier, doivent étre cités comme ses précurseurs et ses pionniers.

Mais il existe également, au niveau officiel, des événements qui ont préparé la voie. Avant le Concile
Vatican II, les Pontifes avaient déja encouragé la priere pour I'unité et la "Semaine de Priére pour 1'Unité des
Chrétiens". Léon XIII et Benoit XV préparerent I'ouverture oecuménique. Pie XI approuva explicitement les
"Conversations de Malines" (1921-26) avec les Anglicans (1).

Pie XII accomplit un pas supplémentaire. Dans une Instruction de 1950, il soutint expressément le
mouvement oecuménique, en soulignant qu'a son origine se trouvait l'oeuvre de 1'Esprit Saint. Ce Pape a, en
outre, publi¢ une série d'Encycliques innovatrices. Ce serait donc une erreur que d'ignorer cette continuité
fondamentale, de considérer le Concile comme une rupture radicale avec la Tradition et de le définir comme
'avénement d'une nouvelle Eglise.

I1. Oecuménisme - expression de la dynamique eschatologique de 1'Eglise

Toutefois, avec le Concile, quelque chose de nouveau commence: il ne s'agit pas d'une nouvelle Eglise,
mais d'une Eglise renouvelée. Le Pape Jean XXIII a donné l'impulsion initiale. Il peut étre considéré, a juste
titre, comme le pere spirituel du Décret sur I'OEcuménisme: c'est lui qui a voulu le Concile et qui en a défini
I'objectif: le renouveau a l'intérieur de I'Eglise catholique et 1'unité des chrétiens.

Mon intention n'est pas de tracer ici la genése mouvementée d"'Unitatis redintegratio" (2), avec lequel a
finalement été abandonnée la vision limitée de I'Eglise de la Contre-Réforme et post-tridentine et a été
promu, non pas un "modernisme", mais un retour a la tradition biblique, patristique et du haut moyen-age,
qui a permis une compréhension nouvelle et plus claire de la nature de 1'Eglise.

Le Concile a pu assumer le mouvement oecuménique parce qu'il a considéré 1'Eglise comme un mouvement,
c'est-a-dire comme le Peuple de Dieu en marche (Lumen gentium, n. 2; 8; 9; 48-51; Unitatis redintegratio, 2,
e.a.). En d'autres termes, le Concile a revalorisé la dimension eschatologique de 1'Eglise, montrant que cette
derniére n'est pas une réalité statique, mais dynamique, et que le Peuple de Dieu est en pelerinage entre le
"ici" et le "pas encore". Le Concile a intégré le mouvement oecuménique dans cette dynamique
eschatologique. Ainsi compris, I'oecuménisme est la voie de I'Eglise (UUS, n. 7). Ce n'est ni un ajout, ni un
appendice, mais une partie intégrante de la vie organique de I'Eglise et de son activité pastorale (UUS, n. 20).
Dans cette perspective eschatologique, le mouvement oecuménique est strictement lié au mouvement

missionnaire. Oecuménisme et mission sont comme deux jumeaux (3).

La mission est un phénomene eschatologique grace auquel I'Eglise assume le patrimoine culturel des
peuples, le purifie et I'enrichit, s'enrichissant ainsi elle-méme et atteignant la plénitude de sa catholicité (4d
gentes, n. 1sq; 9 e.a.). De méme, dans le mouvement oecuménique I'Eglise participe a un échange de dons
avec les Eglises séparées (UUS, n. 28; 57), elle les enrichit et, dans le méme temps, elle fait siens leurs dons,
les conduisant a la plénitude de leur catholicité et, de la sorte, réalise pleinement sa propre catholicité (UR, n.
4). Mission et oecuménisme sont les deux formes du chemin eschatologique et de la dynamique
eschatologique de 1'Eglise.



Le Concile n'a pas été naif au point d'ignorer le danger que pouvait comporter l'intégration du mouvement
oecuménique dans la dynamique eschatologique de 1'Eglise. Cette dynamique - comme cela s'est souvent
produit dans l'histoire de 1I'Eglise - aurait pu étre interprétée de fagon erronée comme un mouvement
progressiste, selon lequel I'héritage des antiques traditions est per¢gu comme étant dépassé et refusé au nom
d'une conception pour ainsi dire progressiste de la foi. La ou cela a lieu, il existe un réel danger de
relativisme et d'indifférence, d'un "oecuménisme bon marché", qui finit par devenir superflu. Voila pourquoi
le mouvement oecuménique a parfois €té la proie de mouvements critiques a I'égard de 1'Eglise et utilisé
contre celle-ci.

Le laxisme dogmatique conduit & méconnaitre 1'essence de la dimension eschatologique de 1'Eglise. En effet,
I'eschaton ne se référe pas a une réalité future qui se situe en dehors de I'histoire. Avec Jésus Christ et avec
l'effusion de 1'Esprit Saint, il est entré définitivement dans I'histoire et est présent dans 1'Eglise. L'Eglise elle-
méme est un phénomene eschatologique; 1'unité, sa caractéristique essentielle, n'est donc pas un objectif qui
se situe dans un avenir lointain, et a plus forte raison, elle n'est pas un objectif eschatologique; I'Eglise est
déja "Una Sancta Ecclesia" (UR, n. 4; UUS nn. 11-14). Le chemin oecuménique n'est pas un voyage vers
l'inconnu. L'Eglise sera dans l'histoire ce qu'elle est, ce qu'elle a toujours été et ce qu'elle sera toujours. Elle
est en marche pour réaliser pleinement et concrétement la nature qui est la sienne dans la vie.

Les principes catholiques de 1'oecuménisme, énoncés par le Concile Vatican II et, plus tard, par le Pape Jean-
Paul II, sont opposés de fagon claire et sans équivoque a un irénisme et a un relativisme qui tendent a tout
banaliser (UR, n. 5; 11; 24; UUS, nn. 18; 36; 79). Le mouvement oecuménique ne rejette rien de ce qui a été
jusqu'a présent précieux et important pour 1'Eglise et son histoire; il reste fidele a la vérité qui, dans l'histoire,
est reconnue et définie comme telle et il n'y ajoute rien de nouveau. Le mouvement oecuménique et I'objectif
qu'il se fixe, c'est-a-dire la pleine unité des disciples du Christ, restent inscrits dans le sillon de la Tradition.

Toutefois, la Tradition, dans l'esprit des deux grands précurseurs du Concile, J.A. Mdhler et J. H. Newman,
n'est pas une entité pétrifiée; c'est une tradition vivante. Il s'agit d'un événement dans I'Esprit Saint qui guide
I'Eglise vers la vérité tout enticre, selon la promesse du Seigneur (Jn 16, 13), en nous révélant sans cesse
I'Evangile, qui nous a été transmis une fois pour toutes, et en nous faisant progresser dans la compréhension
de la vérité révélée une fois pour toutes (DV, n. §; cf. DS, n. 3020). Selon 1'Evéque martyr Irénée de Lyon,
c'est I'Esprit Saint qui garde sa jeunesse et sa fraicheur au patrimoine apostolique qui nous a été transmis une
fois pour toutes (4).

En ce sens, le mouvement oecuménique est un phénoméne charismatique et une "opération de I'Esprit Saint".
L'Eglise, en effet, ne posséde pas seulement une dimension institutionnelle, mais, comme I'a souligné le
Concile, ¢galement une dimension charismatique (LG, nn. 4; 7; 12; 49; AA, n. 3; AG, n. 4; 29).
L'oecuménisme est donc un nouveau début, suscité et guidé par I'Esprit de Dieu (UR, nn. 1; 4). L'Esprit
Saint, ame de I'Eglise (LG, n. 7), donne I'unité et la diversité des dons et des ministéres (LG, n. 7; UR., n. 2).
Le Concile a donc pu affirmer que 1'oecuménisme spirituel est le coeur de I'oecuménisme. Oecuménisme
spirituel signifie conversion intérieure, renouveau de l'esprit, sanctification personnelle de la vie, charité,
abnégation, humilité, patience, mais également renouveau et réforme de I'Eglise. C'est surtout la priere qui
est le coeur du mouvement oecuménique (UR, nn. 5-8; UUS, n. 15sq; 21-27).

En tant que mouvement spirituel, le mouvement oecuménique ne déracine pas la Tradition. Au contraire, il
propose une compréhension nouvelle et plus approfondie de la Tradition qui nous a été transmise une fois
pour toutes; grace a lui, la nouvelle Pentecote, préannoncée par Jean XXIII dans son discours d'ouverture au
Concile, trouve son chemin; grace a lui se prépare une nouvelle physionomie historique de 1'Eglise, non pas
une nouvelle Eglise, mais une Eglise spirituellement renouvelée et enrichie. Avec la mission, I'oecuménisme
est la voie de I'Eglise du XXI siecle et du troisieme millénaire.

I11. "Subsistit in" - expression d'une ecclésiologie historiquement concréte

La dynamique eschatologique et pneumatologique avait besoin d'un éclaircissement conceptuel. Cet
éclaircissement a été fourni par le Concile dans la Constitution sur 1'Eglise, avec la formule tres discutée du
"subsistit in": 1'Eglise de Jésus Christ subsiste dans I'Eglise catholique (LG, n. 8). Le rédacteur principal de
la Constitution sur I'Eglise, G. Philips, a été clairvoyant au point de prévoir qu'a propos de la signification du

3



"subsistit in", beaucoup d'encre aurait été versée (5). En effet, ce flux d'encre continue a étre versé et il en
coulera encore probablement beaucoup d'autre avant que ne soient éclaircis les problémes soulevés.

Au cours du Concile, le "subsistit in" a remplacé le précédent "est” (6). Il contient in nuce le probléme
oecuménique tout entier (7). L'"est" affirmait que I'Eglise de Jésus Christ "est” 1'Eglise catholique. Cette
stricte identification de 1'Eglise de Jésus Christ avec 1'Eglise catholique était présente, par exemple, dans les
Encycliques "Mystici corporis" (1943) et "Humani generis” (1950) (8). Toutefois, "Mystici corporis"
reconnait qu'il y a des personnes qui, bien que n'étant pas baptisées, appartiennent a I'Eglise catholique par
leur désir (DS n. 3921). C'est pour cette raison que le Pape Pie XII, déja en 1949, avait condamné une
interprétation exclusive de I'axiome "Extra Ecclesiam nulla salus" (9).

Le Concile a pu accomplir un pas important en avant grace au "subsistit in". On a voulu rendre justice au fait
que, en dehors de 1'Eglise catholique, il n'y a pas seulement des individus chrétiens, mais €galement des
"¢léments d'Eglise" (10), et également des Eglises et des Communautés ecclésiales qui, bien que n'étant pas
en pleine communion, appartiennent de plein droit a 1'unique Eglise et constituent pour leurs membres des
moyens de salut (LGG, nn. 8, 15; UR, n. 3; UUS, nn. 10-14). Le Concile sait donc que, en dehors de 'Eglise
catholique, il existe des formes de sainteté¢ qui vont jusqu'au martyre (LG, n. 15; UR, n. 4; UUS, nn. 12; 83).
En conséquence, la question du salut des non-catholiques n'est plus résolue au niveau individuel, a partir du
désir subjectif d'un individu, comme cela est indiqué par "Mystici corporis", mais au niveau institutionnel et
de fagon ecclésiologique objective.

La notion du "subsistit in" signifie, dans l'intention de la Commission théologique du Concile, que 1'Eglise
du Christ a son "lieu concret" dans 1'Eglise catholique; dans 1'Eglise catholique, on rencontre I'Eglise du
Christ et c'est 1a qu'elle se trouve concrétement (11). Il ne s'agit pas d'une entité purement platonique ou
d'une réalité uniquement a venir: elle existe concrétement dans l'histoire et se trouve concrétement dans
'Eglise catholique (12).

Entendu de cette facon, le "subsistit in" assume l'instance essentielle de 1"est". Toutefois, il ne décrit plus la
fagon selon laquelle 1'Eglise catholique s'entend elle-méme en termes de "splendid isolation", mais prend
acte de la présence agissante de l'unique Eglise du Christ également dans les autres Eglises et Communautés
ecclésiales (UUS, n. 11), bien que celles-ci ne soient pas encore en pleine communion avec elle. En
formulant son identité, 1'Eglise catholique établit un rapport dialogique avec ces Eglises et Communautés
ecclésiales.

En conséquence, le "subsistit in" est interprété de facon erronée lorsque l'on fait de celui-ci le fondement
d'un pluralisme et d'un relativisme ecclésiologique, en affirmant que 1'unique Eglise du Christ subsiste dans
de nombreuses Eglises et que 1'Eglise catholique est simplement une Eglise a coté d'autres. De telles théories
de pluralisme ecclésiologique contredisent la compréhension de sa propre identité que I'Eglise catholique -
comme ¢également les Eglises orthodoxes - a toujours eue au cours de sa Tradition, une compréhension que
le Concile Vatican II a voulu faire sienne. L'Eglise catholique revendique pour son compte, a I'heure actuelle
comme par le passé, le droit d'étre la véritable Eglise du Christ, dans laquelle est donnée toute la plénitude
des moyens de salut (UR, n. 3; UUS, n. 14), mais elle prend a présent conscience de cela de facon
dialogique, en tenant compte des autres Eglises et Communautés ecclésiales. Le Concile n'affirme aucune
nouvelle doctrine, mais il est a l'origine d'une nouvelle attitude, il renonce au triomphalisme et formule la
compréhension traditionnelle de sa propre identité¢ de fagon réaliste, historiquement concréte et, pourrait-on
dire, méme humble. Le Concile sait que 1'Eglise est en marche dans I'histoire, pour réaliser concrétement
dans celle-ci ce qui est ("est") sa nature la plus profonde.

On retrouve principalement cette vision humble et réaliste dans Lumen gentium, n. 8, 1a ou le Concile, avec
le "subsistit in", laisse place non seulement a des ¢léments de 1'Eglise en dehors de sa structure visible,
mais également a des membres et a des structures de péché dans 1'Eglise elle-méme (13). Le Peuple de Dieu
compte aussi des pécheurs dans ses rangs, ce qui a pour conséquence que la nature spirituelle de 1'Eglise
n'apparait pas clairement aux fréres séparés et au monde; 1'Eglise a sa part de responsabilité¢ dans les
divisions existantes et la croissance du Royaume de Dieu en est retardée (UR, n. 3sq). D'autre part, les
communautés séparées ont parfois mieux développé certains aspects de la vérité révélée, si bien que, dans
cette situation de division, I'Eglise catholique ne peut développer pleinement et concrétement sa propre

4



catholicité¢ (UR, n. 4; UUS, n. 14). C'est pourquoi, I'Eglise a besoin de purification et de renouveau et elle
doit sans cesse parcourir la voie de la pénitence (LG, n. 8; UR, n. 3sq; UUS, nn. 34sq.; 83sq).

Cette vision autocritique et de pénitence constitue le fondement du chemin du mouvement oecuménique (UR
nn. 5-12). Elle comprend la conversion et le renouveau, sans lesquels il ne peut y avoir d'oecuménisme et de
dialogue, qui, plus qu'un échange d'idées, est un échange de dons.

Dans cette perspective eschatologique et spirituelle, I'objectif de I'oecuménisme ne peut €tre congu comme
un simple retour des autres au sein de I'Eglise catholique. L'objectif de la pleine unité ne peut étre atteint qu'a
travers I'engagement soutenu par 1'Esprit de Dieu et la conversion de tous a l'unique chef de 1'Eglise, Jésus
Christ. Dans la mesure ou nous sommes unis au Christ, nous serons aussi unis les uns aux autres et nous
réaliserons concrétement et dans toute sa plénitude la catholicité propre a I'Eglise. Cet objectif a été
théologiquement défini par le Concile comme unité-communion.

IV. L'oecuménisme sous le signe de l'ecclésiologie de communion

L'idée fondamentale du Concile Vatican II, et en particulier du Décret sur I'oecuménisme, se résume en un
mot: communio (14). Le terme est important pour comprendre correctement la question des "elementa
ecclesiae". Cette expression suggere une dimension quantitative, presque matérialiste, comme si I'on pouvait
quantifier, compter ces éléments, en vérifiant si leur nombre est complet. Une telle "ecclésiologie des
¢léments" a déja été critiquée pendant les débats conciliaires et en particulier apres le Concile (15). "Unitatis
redintegratio” ne s'est toutefois pas arrété la. Le Décret sur I'oecuménisme considere les Eglises et les
Communautés ecclésiales séparées non pas comme des entités qui ont conservé un résidu d'éléments, plus ou
moins important selon les cas, mais comme des entités intégrales qui mettent en lumicre ces éléments au sein
de leur conception ecclésiologique globale.

Cela a lieu grace au concept de "communio”. Avec cette notion, présente dans la Bible et utilisée par I'Eglise
primitive, le Concile définit le mystere le plus profond de I'Eglise, qui est a l'image de la communio
trinitaire, comme icone de la Trinité (LG, n. 4; UR, n. 22). A l'origine, communio et communio sanctorum ne
désignaient pas la communauté des chrétiens entre eux, mais la participation (participatio) aux biens du
salut, aux sancta, c'est-a-dire aux sacramenta.

Le baptéme est fondamental a ce sujet. Il est le sacrement de la foi, a travers lequel les baptisés appartiennent
a l'unique corps du Christ, qui est 'Eglise. Les chrétiens non catholiques ne se trouvent donc pas en dehors
de l'unique Eglise mais, au contraire, appartiennent déja a elle de fagon fondamentale (LG n. 11; n. 14; UR,
n. 22). Sur la base de I'unique baptéme commun, 1'oecuménisme va bien au-dela de la pure bienveillance et
de la simple amiti¢; il ne s'agit pas d'une forme de diplomatie ecclésiale, mais il possede un fondement
ontologique et une profondeur ontologique; c'est un événement de 1'Esprit.

Le baptéme n'est, bien évidemment, que le point de départ et la base (UR, n. 22). L'incorporation dans
I'Eglise parvient a sa plénitude avec 1'Eucharistie, qui est source, creuset et sommet de la vie chrétienne et
ecclésiale (LG, n. 11; n. 26; PO n. 5; AG, n. 39). Ainsi, l'ecclésiologie eucharistique a déja son fondement
dans la Constitution liturgique et dans la Constitution sur I'Eglise (SC, n. 47; LG, n. 3; n. 7; n. 11; n. 23; n.
26).

"Unitatis redintegratio" affirme que dans I'Eucharistie "l'unité de 1'Eglise est signifiée et réalisée" (UR, n. 2).
Il est ensuite dit, & propos de I'Eglise orthodoxe: "par la célébration de I'Eucharistie du Seigneur dans ces
Eglises particulieres, I'Eglise de Dieu s'édifie et grandit, la communion entre elles se manifestant par la
concélébration" (UR, n. 15). Partout ou est célébrée 1'Eucharistie se trouve 1'Eglise. Comme on le soulignera
d'ici peu, cet axiome est dune importance capitale pour comprendre les Eglises orientales et la distinction
existant entre ces dernicres et les Communautés ecclésiales protestantes.

Ce qui vient d'étre dit signifie que chaque Eglise particuliére qui céleébre 1'Eucharistie est une Eglise au plein
sens du terme, mais qu'elle n'est pas toute I'Eglise (LG, n. 26; n. 28). Du fait qu'il n'y a qu'un seul Christ et
une seule Eucharistie, chaque Eglise qui célebre I'Eucharistie se trouve dans une relation de communion
avec toutes les autres Eglises. L'unique Eglise existe dans toutes les Eglises particulicres et a partir de celles-



ci (LG, n. 23) et, inversement, les Eglises particulieres existent dans l'unique Eglise et a partir de celle-ci
(Communionis notio, n. 9).

En transférant ce concept d'unité a la question oecuménique, 1'unité oecuménique vers laquelle nous tendons
signifie quelque chose de plus qu'un réseau d'Eglise confessionnelles qui, entrant en communion
d'Eucharistie et de prédication, se reconnaissent réciproquement. La compréhension catholique de
I'oecuménisme présuppose ce qui existe déja, c'est-a-dire 'unité dans 1'Eglise catholique et la communion
partielle avec les autres Eglises et Communautés ecclésiales, pour parvenir, a partir de cette communion
incompléte, a la pleine communion (UUS, n. 14), qui comprend l'unité¢ dans la foi, dans les sacrements et
dans le ministére ecclésiastique (LG, n. 14; UR, n. 2sq.).

L'unité dans le sens de la pleine communio ne signifie pas uniformité, mais unité dans la diversité et diversité
dans l'unité. A l'intérieur de l'unique Eglise, il y a de la place pour une diversité 1égitime de mentalités,
d'usages, de rites, de régles canoniques, de théologies et de spiritualités (LG n. 13; UR, n. 4; n. 16sq). Nous
pouvons ¢galement dire que l'essence de l'unité congue comme communio est la catholicit¢ dans sa
signification originelle, qui n'est pas confessionnelle mais qualitative; celle-ci indique la réalisation de tous
les dons que les Eglises particuliéres et confessionnelles peuvent apporter.

La contribution d'"Unitatis redintegratio” a la solution du probléme oecuménique n'est donc pas
"lI'ecclésiologie des éléments", mais la distinction entre pleine communion et communion non pleine (UR, n.
3) (16). De cette distinction dérive le fait que l'oecuménisme ne vise pas a créer des associations, mais a
réaliser une communio, qui ne signifie ni assimilation réciproque ni fusion (17). Cette formulation du
probléme oecuménique est la contribution théologique la plus importante apportée par le Concile a la
question oecuménique.

V. Orient et Occident - deux formes du méme mouvement oecuménique

L'intégration de la théologie oecuménique dans I'ecclésiologie de communio permet de distinguer deux types
de divisions dans I'Eglise: la scission entre Orient et Occident et les divisions au sein de 1'Eglise d'Occident
a partir du XVI siecle. Entre les deux, la différence n'est pas seulement géographique ou temporelle; il s'agit
de schismes de nature différente. Alors qu'avec la fracture entre 1'Orient et I'Occident la structure ecclésiale
qui s'était fondamentalement développée a partir du II siecle est restée la méme, avec les Communautés qui
dérivent de la Réforme nous nous trouvons face a un autre modéle ecclésial (18).

Le schisme d'Orient englobe aussi bien les antiques Eglises d'Orient qui s'étaient séparé¢es de I'Eglise
impériale aux IV et V siecles, que le schisme entre Rome et les Patriarcats orientaux, dont la date
symbolique a été fixée a l'année 1054.

Le Concile ne réduit pas, bien sir, les différences a de simples facteurs politiques et culturels. Dés le début,
Orient et Occident ont accueilli de fagon différente le méme Evangile et ont développé diverses formes de
liturgie, de spiritualité, de théologie et de droit canonique. Toutefois, ils sont unanimes en ce qui concerne la
structure fondamentale, aussi bien eucharistique et sacramentelle qu'épiscopale. Les dialogues nationaux et
internationaux entamés aprés le Concile ont confirmé cette profonde communion dans la foi, dans les
sacrements et dans la structure épiscopale.

Le Concile parle donc de relations entre les Eglises locales comme entre des Eglises soeurs (UR, n. 14).
Cette formulation, encore assez vague dans le Décret sur 1'oecuménisme, a été reprise et développée au cours
de I'échange de messages entre le Pape Paul VI et le Patriarche oecuménique Athénagoras I, le "Tomos

agapis". (19).

Le rétablissement de la pleine communion présuppose un examen attentif des divers facteurs de la division
(UR, n. 14) et la reconnaissance des différences légitimes (UR, nn. 15-17). Le Concile constate qu'en ce qui
concerne les différences, il s'agit souvent d'éléments complémentaires plus que de divergences
contradictoires (UR, n. 17) (20). Celui-ci déclare donc que "tout ce patrimoine spirituel et liturgique,
disciplinaire et théologique, dans ses diverses traditions, fait pleinement partie de la catholicité¢ et de
l'apostolicité de I'Eglise" (UR, n. 17) (21). Pour rétablir 1'unité, il ne faut donc pas imposer d'autres charges
que celles qui sont indispensables (Actes 15, 28) (UR, n. 18).



Le véritable probléme dans les relations entre I'Orient et 1'Occident est la question du ministeére pétrinien
(UUS, n. 88). Le Pape Jean-Paul II a invité a un dialogue fraternel sur l'exercice futur de ce ministére (UUS,
n. 95). Il n'est pas possible d'exposer ici les questions historiques complexes liées au probléme, ni les
possibilités actuelles d'une réinterprétation et d'une re-réception des dogmes promulgués par le Concile
Vatican 1. Rappelons seulement qu'un Symposium organisé en mai 2003 par le Conseil pontifical pour la
Promotion de 1'Unité des Chrétiens avec les Eglises orthodoxes a porté a une ouverture des deux cotés (22).
Nous souhaitons que le dialogue théologique international puisse rapidement reprendre et surtout se
consacrer a I'étude de ce theme.

Le schisme d'Occident, di a la Réforme du XVI siécle, est d'une autre nature. Comme le reconnait
clairement le Décret sur 1'oecuménisme, il s'agit d'un phénomene complexe et différencié, a caractére aussi
bien historique que doctrinal. Nous sommes également liés aux Communautés nées de la Réforme par de
nombreux éléments importants de la véritable Eglise, dont en particulier I'annonce de la Parole de Dieu et le
baptéme. Dans de multiples documents du dialogue post-conciliaire cette communion est amplifiée et
approfondie (23).

Il existe toutefois également "des différences considérables, non seulement de caractére historique,
sociologique, psychologique et culturel, mais surtout dans l'interprétation de la vérité révélée" (UR, n. 19).
Selon le Concile, ces divergences concernent en partie la doctrine de Jésus Christ et de la rédemption, et
surtout I'Ecriture Sainte dans sa relation avec 1'Eglise, le magistére authentique, 1'Eglise et ses ministeres, le
role de Marie dans l'oeuvre de la rédemption (UR, n. 20sq; UUS, n. 66), et en partie également des questions
morales (UR, n. 23). Ces derniéres sont récemment venues au premier plan et ont créé des problémes, que ce
soit au sein des Communautés ecclésiales réformées ou dans les rapports entre celles-ci et 1'Eglise
catholique.

Contrairement a ce qui se produit dans la situation du schisme d'Orient, avec les Communautés issues de la
Réforme nous sommes en présence non seulement de divergences doctrinales, mais également d'une autre
structure fondamentale et d'un autre type d'Eglise. Bien qu'a des niveaux parfois trés différents dans leurs
positions, les réformateurs congoivent I'Eglise comme creatura verbi, surtout a partir de la Parole de Dieu
(24) et non de I'Eucharistie.

La différence s'accentue lorsqu'il s'agit de la question de I'Eucharistie. Comme ['affirme le Concile, les
Communautés ecclésiales issues de la Réforme, "en raison surtout de 'absence du sacrement de l'ordre, n'ont
pas conservé la substance propre et intégrale du mystére eucharistique" (UR, n. 22).
Dans le sens de I'ecclésiologie eucharistique, la distinction entre les Eglises et les Communautés ecclésiales
résulte de ce manque de substance eucharistique. La déclaration "Dominus lesus" (DI 16), a ultérieurement
souligné cette distinction au niveau des concepts et a ainsi soulevé d'apres critiques de la part des chrétiens
protestants. Il aurait été possible de formuler de fagcon plus compréhensible ce que 1'on entendait exprimer;
toutefois, en ce qui concerne le contenu effectif, on ne peut pas fermer les yeux sur les divergences qui
existent dans la fagon de concevoir I'Eglise. Les protestants ne veulent pas étre Eglise dans le sens ou
I'Eglise catholique se comprend elle-méme; ils représentent un autre type d'Eglise et, pour cette raison, selon
le critére de I'identité catholique, ne sont pas une Eglise au sens propre.

En raison des différences existantes, le Concile met en garde contre toute légereté et zele imprudent.
"L'activité oecuménique ne peut-Etre, en effet, que pleinement et sincérement catholique, c'est-a-dire fidele a
la vérité recue des apotres et des Peres, et conforme a la foi que I'Eglise catholique a toujours professée"
(UR, n. 24). Mais le Concile met ¢galement en garde contre les polémiques. Il est significatif que le terme
"dialogue" soit répété comme un refrain au terme des diverses sections de cette partie du décret (UR, n. 19;
n. 21; n. 22; n. 23). Cela exprime, une fois de plus, le nouvel esprit avec lequel le Concile entend surmonter
les différences.

VI. Quanta est nobis via?

Le Décret représentait un début. Quoi qu'il en soit, il a eu de vastes et importantes répercussions, tant au sein
de I'Eglise catholique qu'au niveau cecuménique et il a profondément changé la situation de I'oecuménisme
au cours des quarante derniéres années (25).



Il est également vrai qu'"'Unitatis redintegratio" a laissé plusieurs questions en suspens; il a aussi essuyé des
critiques et a connu des développements supplémentaires. Mais les problémes rencontrés ne doivent pas
nous faire oublier les riches fruits qu'il a apportés. Le Décret a marqué le début d'un processus irrévocable et
irréversible, pour lequel il n'existe pas d'alternative réaliste. Le Décret sur 1'oecuménisme nous montre le
chemin a suivre au XXI siecle. La volonté du Seigneur est que nous entreprenions ce chemin, avec prudence,
mais également avec courage, patience et surtout une inébranlable espérance.

En derniére analyse, I'oecuménisme est une aventure de 1'Esprit. C'est pourquoi, je conclus en reprenant les
paroles de conclusion d'Unitatis redintegratio: "L'espérance ne dégoit point: car l'amour de Dieu a été
répandu dans nos coeurs par I'Esprit Saint qui nous a été donné" (Rm 5, 5) (UR, n. 24).

Notes

1) En ce qui concerne les antécédents du mouvement oecumeénique dans I'Eglise catholique, voir: H. Petri, Die romisch-
katholische Kirche und die Okumene, in: Handbuch der Okumenik, vol. 2, Paderborn 1986, 95-135.

2) Cf. W. Becker, in: LThK Vat. II, vol. 2 (1967), 11-39; L. Jaeger, Das Konzildekret iiber den Okumenismus, Paderborn 1969, 15-
78; Storia del Concilio Vaticano I, par G. Alberigo, vol. 3, Bologna 1998, 277-365; vol. 4, Bologna 1999, 436-446.

3) J. Le Guillou, Mission et unité. Les exigences de la communion, Paris 1959; Y. Congar, Diversité et communion, Paris 1982,
239sq. Le Pape Jean-Paul II a également souligné ce lien dans son Encyclique sur la mission, "Redemptoris missio” (1990) (nn. 36
et 50).

4) Irénée de Lyon, Adversus haereses, 111, 24, 1 (Sources chrétiennes, n. 211, Paris 1974, 472).

5) G. Philips, L'Eglise et son mystere aux deuxieme Concile du Vatican, tome 1, Paris 1967, 119.

6) Vision d'ensemble in Synopsis historica sous la direction de G. Alberigo - F. Magistretti, Bologna 1975, 38; 439 sq; 506 sq.

7) G. Philips, ibid.

8) AAS 35, 1943, 199; 42, 1950, 571.

9 Lettre du Saint-Siege a I'Archevéque de Boston (1949), in: DS 3866-73.

10) Ce concept remonte au fond a G. Calvin; mais, alors que pour Calvin, le terme se référait a de tristes restes de la véritable
Eglise, dans le débat oecuménique il est entendu dans un sens positif, dynamique et orienté vers l'avenir. Il apparait pour la
premicre fois avec Yves Congar, comme affirmation de la position antidonatiste de saint Augustin (cf. A. Nichols, Yves Congar,
Londres 1986, 101-106). Avec la déclaration de Toronto, il est également entré dans le langage du Conseil oecuménique des
Eglises.

11) Synospis historiae, 439; G. Philips op. cit. 119; A. Grillmeier, LthK, Vat. I, vol. 1, 1966, 175; L. Jaeger, op. cit. 214-217.

12) Voir la Déclaration de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi, "Mysterium Ecclesiae” (1973), n. 1, et aussi la Déclaration
"Dominus lesus" (2000) n. 17.

13) Sur la notion de "structure du péché", cf. la Lettre apostolique du Pape Jean-Paul II "Reconciliatio et paenitentiae” (1984) 16,
ainsi que UUS, n. 34.

14) Voir a ce propos le Synode extraordinaire des Evéques de 1985 (II C 1). Le Conseil pontifical pour la Promotion de I'Unité des
Chrétiens a traité ce théme de fagon détaillée au cours de son Assemblée pléniére en 2001. Cf. le discours du Card. Kasper,
Communio. The Guiding Concept of the Catholic Ecumenical Theology. The Present and the Future Situation of the Ecumenical
Movement, in: Information Service n. 109, 2002/1-11, 11-20.

15) Cf. en particulier H. Miihlen, Una mystica persona, Munich-Paderborn 1968, 496-502; 504-513.

16) Cette distinction n'est pas encore clairement indiquée dans la terminologie des textes conciliaires. Dans UR n. 3 il est dit:
"plena communio" et "quaedam communio, etsi non perfecta”.

17) Jean-Paul II, Encyclique "Slavorum apostoli” (1985) n. 27.

18) J. Ratzinger, Die 6kumenische Situation - Orthodoxie, Katholizismus und Reformation, in: Theologische Prinzipienlehre,
Munich 1982, 203-208.

19) Ibid. 386-392 (n. 176). Cette expression a été reprise dans la déclaration commune du Pape Jean-Paul II et du Patriarche
oecuménique Bartholomaios de 1995.

20) Le "Catéchisme de I'Eglise catholique" (n. 248) inclut également la question du filiogue parmi les questions qui indiquent une
différence complémentaires plutdt que contradictoire.

21) Cette idée se retrouve également dans le Décret "Orientalium ecclesiarum”, n. 1, et dans 1'Encyclique "Orientale Lumen"
(1995), n. 1.

22) Cf. W. Kasper (ed.), Il ministero petrino. Cattolici e ortodossi in dialogo, Rome, 2004.

23) Nous citons en particulier les documents de Lima, "Battesimo, Eucarestia e ministero” (1982), les documents de I'ARCIC avec
la Communion anglicane, les documents de convergence avec les luthériens ("La céne du Seigneur", "Le ministere spirituel dans
'Eglise", etc.), en particulier la "Déclaration commune sur la doctrine de la justification" (1999).

24) M. Luther, De captivitate Babylonica ecclesiae praeludium (1520): WA 560sq.

25) Cf. 1l Concilio Vaticano Il. Ricezione e attualita alla luce del Giubileo, ed. R. Fisischella, Roma 2000, 335-415, avec des
contributions de E. Fortino, J. Wicks, F. Ocariz, Y. Spiteris, V. Pfniir



