LETTRE ENCYCLIQUE
SLAVORUM APOSTOLI

DU SOUVERAIN PONTIFE JEAN-PAUL II AUX EVEQUES, AUX PRETRES, AUX FAMILLES RELIGIEUSES, A TOUS
LES CHRETIENS, A L'OCCASION DU ONZIEME CENTENAIRE DE L'OEUVRE D'EVANGELISATION DES SAINTS
CYRILLE ET METHODE

I I!‘ITRODUCTION

APOTRES DES SLAVES, les saints Cyrille et Méthode restent liés dans la mémoire de I'Eglise a la grande ceuvre
d'évangélisation qu'ils ont réalisée. On peut méme dire que leur souvenir est devenu particulierement vivant et actuel a
notre époque.

Considérant la vénération pleine de gratitude dont les deux Freres de Salonique (I'antique Thessalonique) sont |'objet
depuis des siecles, particulierement dans les nations slaves, et gardant en mémoire la contribution inestimable qu'ils ont
apportée a I'annonce de I'Evangile dans ces peuples et, en méme temps, a la cause de la réconciliation, de la convivialité
amicale, du développement humain et du respect de la dignité intrinséque de chaque nation, j'ai proclamé les saints
Cyrille et Méthode co-patrons de I'Europe, par la Lettre apostolique Egregiae virtutis(1) du 31 décembre 1980. Je
reprenais ainsi la perspective de mes prédécesseurs, notamment Léon XIII qui, il y a plus de cent ans, le 30 septembre
1880, étendit a toute I'Eglise le culte des deux Saints par la Lettre encyclique Grande munus(2), et Paul VI qui, par la
Lettre apostolique Pacis nuntius(3) du 24 octobre 1964, proclama saint Benoit patron de I'Europe.

2. Le document d'il y a cing ans avait pour but de raviver la mémoire de ces actes solennels de I'Eglise, afin d'attirer
I'attention des chrétiens et de tous les hommes de bonne volonté qui ont a coeur le bien, la concorde et I'unité de
I'Europe, sur l'actualité toujours vivante des figures éminentes de Benoit, de Cyrille et de Méthode, modéles concrets et
soutiens spirituels pour les chrétiens de notre temps et, spécialement, pour les nations du continent européen qui,
depuis longtemps, et surtout grace a la priere et a I'ceuvre de ces Saints, ont été enracinées dans I'Eglise et dans la
tradition chrétienne en toute conscience et de maniére originale.

En 1980, la publication de ma Lettre apostolique déja citée, dictée par la ferme espérance de voir surmonter
progressivement en Europe et dans le monde tout ce qui divise les Eglises, les nations et les peuples, s'inspirait de trois
événements qui furent l'objet de ma priére et de ma réflexion. Le premier était le onziéme centenaire de la Lettre
pontificale Industriae tuae(4), par laquelle Jean VIII, en 880, approuva l'usage de la langue slave dans la liturgie
gu'avaient traduite les deux Saints. Le deuxiéme était le centenaire de I'Encyclique Grande munus déja citée. Le
troisieme était I'ouverture, précisément en 1980, d'un dialogue théologique heureux et prometteur entre I'Eglise
catholique et les Eglises orthodoxes dans I'ile de Patmos.

3. Dans le présent document, je désire me référer en particulier a I'encyclique mentionnée ci-dessus, par laquelle le Pape
Léon XIII voulut rappeler a | 'Eglise et au monde les mérites apostoliques des deux Freres: non seulement de Méthode,
qui, selon la tradition, acheva sa vie a Velehrad en Grande-Moravie en 885, mais aussi de Cyrille que la mort sépara de
son frere des 869 a Rome, ville qui accueillit et conserve encore avec une vénération émue ses reliques, dans l'antique
basilique Saint-Clément.

Rappelant la sainteté et les mérites apostoliques des deux Fréres de Salonique, le Pape Léon XIII fixa leur féte liturgique
au 7 juillet. Aprés le Concile Vatican II, a la suite de la réforme liturgique, la féte fut transférée au 14 février date qui
marque historiquement la naissance au ciel de saint Cyrille(5).

Plus d'un siécle apres la publication de I'encyclique de Léon XIII, /es circorstances nouvelles, au moment de célébrer le
onziéme centenaire de la bienheureuse mort de saint Méthode, invitent a exprimer a nouveau ce que I'Eglise garde dans
sa mémoire en cet anniversaire important. Et le premier Pape appelé de Pologne, et donc du cceur des nations slaves, a
occuper le siége de saint Pierre se sent particulierement poussé a le faire.

Les événements du siécle écoulé, et, particulierement, de ces derniéres décennies, ont contribué a raviver dans I'Eglise,
avec les souvenirs de nature spirituelle, I'intérét historique et culturel pour les deux Saints. Le sens de leurs charismes
particuliers est devenu encore plus clair a la lumiére des situations et des expériences de notre époque. Cela résulte de
nombreux événements qui appartiennent, comme des signes authentiques des temps, a I'histoire du XXe siécle et,
surtout, du Concile Vatican II, le grand événement survenu dans la vie de I'Eglise. A la lumiére du magistére et de
I'orientation pastorale de ce Concile, nous pouvons considérer d'une maniére nouvelle, plus mire et plus profonde, ces
deux saintes figures, dont nous séparent désormais onze siécles, et déchiffrer aussi, a travers leur vie et leur activité
apostolique, les lecons que la sagesse de la Providence divine y inscrivit, afin qu'elles se révélent dans une nouvelle
plénitude a notre époque et portent de nouveaux fruits.

II APERCU BIOGRAPHIQUE

4. Suivant I'exemple de I'Encyclique Grande munus, je voudrais évoquer la vie de saint Méthode, sans pour autant
négliger l'itinéraire de son frére saint Cyrille, qui lui est si étroitement lié. Je le ferai a grands traits, laissant a la
recherche historique le soin de préciser et de discuter les divers éléments dans le détail.

La ville qui vit naitre les deux freres est I'actuelle Salonique; elle constituait au IXe siécle un centre important de vie
commerciale et politique dans I'Empire byzantin et jouait un réle remarquable dans la vie intellectuelle et sociale de cette
région des Balkans. Située aux confins des territoires slaves, elle avait certainement aussi un nom slave: Solun.
Méthode était I'ainé des deux freres et son nom de baptéme était vraisemblablement Michel. Il naquit entre 815 et 820.
Plus jeune, Constantin, connu par la suite sous son nom religieux de Cyrille, vint au monde en 827 ou 828. Leur pére
était un haut fonctionnaire de I'administration impériale. La situation de la famille dans la société ouvrait aux deux fréres
la possibilité d'une carriere semblable, que du reste Méthode entreprit, arrivant a la charge d'archonte, c'est-a-dire de
préfet de I'une des provinces de la frontiére, ou vivaient de nombreux Slaves. Toutefois, vers 840 déja, il interrompit
cette carriére pour se retirer dans un des monastéres qui se trouvent au pied du Mont Olympe en Bithynie, connu alors
sous le nom de Montagne sainte.

Son frére Cyrille fit de brillantes études a Byzance, ou il regut les ordres sacrés aprés avoir volontairement refusé une
carriere politique prestigieuse. En raison de ses qualités exceptionnelles et de ses connaissances profanes et religieuses,
il se vit confier, encore jeune, de délicates fonctions ecclésiastiques, comme celle de bibliothécaire des archives
conservées aupres de la grande église Sainte-Sophie a Constantinople et, au méme moment, la charge prestigieuse de
secrétaire du patriarche de cette cité. Cependant il manifesta bientot le désir de se soustraire a ces fonctions, pour se



consacrer aux études et a la vie contemplative, sans chercher a satisfaire aucune ambition. C'est ainsi qu'il se réfugia
secretement dans un monastéere au bord de la Mer Noire. Retrouvé au bout de six mois, il se laissa convaincre d'accepter
I'enseignement des disciplines philosophiques a I'Ecole supérieure de Constantinople, méritant par I'excellence de son
savoir le titre de Philosophe sous lequel il est encore connu a présent. Plus tard, il fut envoyé par I'empereur et le
patriarche en mission auprés des Sarrasins. Ayant mené cette mission a son terme, il se retira de la vie publique afin de
rejoindre son frére ainé Méthode et de partager avec lui la vie monastique. Mais, a nouveau, en méme temps que son
frere, il fit partie, en qualité d'expert religieux et culturel, d'une délégation byzantine envoyée auprés des Khazars.
Pendant leur séjour en Crimée, a Cherson, ils ont cru retrouver I'église ol avait été enseveli autrefois saint Clément,
pape de Rome et martyr, exilé dans cette région lointaine; ils recueillirent et emportérent avec eux ses reliques(6) qui
accompagnerent ensuite les deux Fréres dans leur voyage missionnaire vers I'occident, jusqu'au moment ou ils purent
les déposer solennellement a Rome, en les remettant au Pape Adrien II.

5. L'événement qui devait décider de toute la suite de leur vie fut la requéte adressée par le Prince Rastislav de Grande-
Moravie a I'Empereur Michel III, pour obtenir I'envoi a ses peuples d'« un évéque et maitre, ... qui fit en mesure de leur
expliquer la vraie foi chrétienne dans leur langue »(7).

On choisit les saints Cyrille et Méthode qui acceptérent sans hésiter, se mirent en route et arrivérent, probablement dés
863, en Grande Moravie, Etat qui comprenait alors diverses populations slaves d'Europe centrale, carrefour des
influences réciproques entre I'Orient et I'Occident. Ils entreprirent parmi ces peuples la mission a laquelle ils
consacrerent, I'un et l'autre, tout le reste de leur vie, marquée par des voyages, des privations, des souffrances, une
hostilité et des persécutions qui allerent, pour Méthode, jusqu'a une cruelle captivité. Ils supportérent tout avec la force
de la foi et une espérance invincible en Dieu. En effet, ils s'étaient bien préparés a la tache qu'on leur confiait: ils
apportaient les textes de la sainte Ecriture indispensables a la célébration de la sainte liturgie, préparés et traduits par
eux en langue paléoslave, écrits avec un alphabet nouveau, concu par Constantin le Philosophe et parfaitement adapté a
la phonétique de cette langue. L'activité missionnaire des deux Fréres connut un succes considérable, mais aussi les
difficultés compréhensibles que la premiere christianisation, antérieurement accomplie par les Eglises latines limitrophes,
suscitait pour les nouveaux missionnaires.

Apres trois années environ, en route vers Rome, ils s'arrétérent en Pannonie ou le prince slave Kocel, qui avait fui
I'important centre civil et religieux de Nitra, leur offrit un accueil bienveillant. De la, quelques mois plus tard, ils reprirent
le chemin de Rome avec leurs disciples pour lesquels ils désiraient obtenir les ordres sacrés. Leur itinéraire passait par
Venise, ou I'on discuta publiquement les principes novateurs de la mission qu'ils étaient en train d'accomplir. A Rome, le
Pape Adrien II, ayant entre temps succédé a Nicolas Ier, les accueillit avec beaucoup de bienveillance. Il approuva les
livres liturgiques slaves qu'il ordonna de déposer solennellement sur l'autel de I'église Sainte-Marie ad Praesepe, appelée
aujourd'hui Sainte-Marie-Majeure, et il recommanda d'ordonner prétres leurs disciples. Cette période de leurs efforts eut
une conclusion particulierement favorable. Cependant Méthode dut repartir seul pour I'étape suivante, parce que son
frére cadet, gravement malade, eut a peine le temps de prononcer ses veeux religieux et de revétir I'habit monastique,
avant de mourir le 14 février 869 a Rome.

6. Saint Méthode resta fidéle aux paroles que Cyrille lui avait dites sur son lit de mort: « Mon frére, nous avons partagé
le méme sort, conduisant la charrue dans le méme sillon; a présent, je tombe dans le champ au terme de ma journée.
Toi, je le sais, tu aimes beaucoup ta Montagne; mais n'abandonne pas la tache d'enseignement pour retourner sur la
Montagne. En vérité, ou pourrais-tu mieux accomplir ton salut? »(8).

Consacré archevéque pour le territoire de I'antique diocése de Pannonie, nommé légat pontifical ad gentes (pour les
peuples slaves), il prit le titre ecclésiastique du sieége épiscopal rétabli de Sirmium. L'activité apostolique de Méthode fut
cependant interrompue par suite de difficultés politico-religieuses qui aboutirent a sa captivité pendant deux ans, alors
qu'on l'accusait d'avoir usurpé la juridiction épiscopale d'un autre. Il ne fut libéré qu'a la suite de I'intervention
personnelle du Pape Jean VIII. Le nouveau souverain de la Grande-Moravie, le prince Swatopluk, finit par se montrer lui
aussi opposé a l'oeuvre de Méthode, refusant la liturgie slave et faisant naitre des doutes a Rome sur I'orthodoxie du
nouvel archevéque. En 880, Méthode fut convoqué ad limina Apostolorum, pour présenter encore une fois toute la
guestion personnellement a Jean VIII. A Rome, lavé de toutes les accusations, il obtint du Pape la publication de la bulle
Industriae tuae(9) qui, au moins en substance, rétablissait les prérogatives reconnues a la liturgie en slavon par son
prédécesseur Adrien II.

Quand Méthode se rendit a Constantinople, en 881 ou 882, sa parfaite légitimité et son orthodoxie furent reconnues de
maniéere analogue par I'Empereur byzantin et le Patriarche Photius, alors en pleine communion avec Rome. Il consacra
les dernieres années de sa vie principalement a d'autres traductions de la sainte Ecriture, des livres liturgiques, des
ceuvres des Peres de I'Eglise et aussi du recueil des lois ecclésiastiques et civiles byzantines qu'on appelle le Nomocanon.
Préoccupé par la survie de I'ceuvre qu'il avait commencée, il désigna pour lui succéder son disciple Gorazd. Il mourut le 6
avril 885, au service de I'Eglise fondée dans les peuples slaves.

7. Par son action prévoyante, sa doctrine profonde et orthodoxe, son équilibre, sa loyauté, son zéle apostolique, sa
magnanimité intrépide, il gagna la reconnaissance et la confiance des Pontifes romains, des Patriarches de
Constantinople, des Empereurs byzantins et d'un certain nombre de Princes des nouveaux peuples slaves. C'est pourquoi
Méthode devint le guide et le pasteur Iégitime de I'Eglise qui, a cette époque, fut établie au milieu de ces nations, et il est
unanimement vénéré, de méme que son frére Constantin, comme annonciateur de I'Evangile et maitre « de la part de
Dieu et du saint Apotre Pierre »(10) et comme fondement de la pleine unité entre les Eglises récemment établies et les
Eglises plus anciennes.

Aussi est-ce une foule « d'hommes et de femmes, d'humbles et de puissants, de riches et de pauvres, d'hommes libres
et d'esclaves, de veuves et d'orphelins, d'étrangers et de gens du pays, de bien-portants et de malades »(11) qui, dans
les larmes et les chants, accompagna au lieu de sa sépulture le bon Maitre et Pasteur, qui s'était fait « tout a tous, afin
de sauver tous les hommes »(12).

A vrai dire, I'ceuvre des deux Saints, aprées la mort de Méthode, traversa une crise grave et la persécution contre leurs
disciples devint si forte qu'ils furent contraints d'abandonner le terrain de leur mission; malgré cela, la semence
évangélique ne cessa pas de produire des fruits et leur attitude pastorale, marquée par le souci de porter la vérité
révélée a de nouveaux peuples, en respectant leur originalité culturelle, reste un modele vivant pour I'Eglise et pour les
missionnaires de tous les temps.

III HERAUTS DE L'EVANGILE



8. Byzantins de culture, les fréres Cyrille et Méthode surent se faire apbtres des Slaves au plein sens du terme. Dieu
exige parfois des hommes qu'il choisit I'éloignement de leur patrie; 'accepter dans la foi en sa promesse, c'est toujours
une condition mystérieuse et féconde du développement et de la croissance du Peuple de Dieu sur la terre. Le Seigneur
dit a Abraham: « Quitte ton pays, ta parenté et la maison de ton pére, pour le pays que je t'indiquerai. Je ferai de toi un
grand peuple, je te bénirai, je magnifierai ton nom; sois une bénédiction »(13).

Au cours de la vision nocturne que saint Paul eut a Troas en Asie mineure, un Macédonien, donc un habitant du continent
européen, se présenta devant lui et le pria de faire le voyage jusqu'a son pays pour y annoncer la Parole de Dieu: «
Passe en Macédoine, viens a notre secours! »(14).

La divine Providence qui, pour les deux Fréres, s'exprima a travers la voix et I'autorité de I'Empereur de Byzance et du
Patriarche de I'Eglise de Constantinople, leur adressa un appel semblable, quand il leur fut demandé de se rendre en
mission chez les Slaves. Une telle charge impliquait pour eux I'abandon, non seulement d'une situation honorable, mais
aussi de la vie contemplative; elle entrainait leur départ hors de I'Empire byzantin pour entreprendre un long pélerinage
au service de I'Evangile, chez des peuples qui, sous bien des aspects, se trouvaient loin du systéme de vie en société
fondé sur 'organisation avancée de I'Etat et la culture raffinée de Byzance imprégnée de principes chrétiens. A trois
reprises, le Pontife romain fit la méme demande a Méthode quand il I'envoya comme évéque chez les Slaves de la
Grande-Moravie, dans les régions ecclésiastiques de I'ancien diocése de Pannonie.

9. La Vie de Méthode en slavon présente ainsi la requéte adressée par le Prince Rastislav a I'Empereur Michel III par
I'intermédiaire de ses envoyés: « De nombreux maitres chrétiens sont venus jusqu'a nous depuis I'Italie, la Gréce et la
Germanie, pour nous instruire de diverses maniéres. Mais nous, les Slaves, ... nous n'avons personne qui nous oriente
vers la vérité et nous instruise de maniére compréhensible »(15). C'est alors que Constantin et Méthode furent invités a
partir. En cette circonstance, comme dans toutes les circonstances semblables, leur réponse profondément chrétienne a
une telle invitation s'exprima admirablement par les paroles que Constantin adressa a I'Empereur: « Bien qu'épuisé et
physiquement éprouvé, j'irai avec joie dans ce pays »(16); « avec joie, je pars au nom de la foi chrétienne »(17).

La vérité et la force de leur mandat missionnaire naissaient de la profondeur du mystére de la Rédemption, et leur ceuvre
d'évangélisation chez les peuples slaves devait constituer un maillon important dans la mission confiée par le Sauveur a
I'Eglise universelle jusqu'a la fin des temps. Elle fut I'accomplissement - a une époque et dans des circonstances
concrétes - des paroles du Christ qui, avec la puissance de sa Croix et de sa Résurrection, ordonna aux Apotres: «
Proclamez I'Evangile a toute la création »(18); « allez donc, de toutes les nations faites des disciples »(19).En agissant
ainsi, les évangélisateurs et maitres des peuples slaves se laisserent guider par I'idéal apostolique de saint Paul: « Vous
étes tous fils de Dieu, par la foi, dans le Christ Jésus. Vous tous en effet, baptisés dans le Christ, vous avez revétu le
Christ: il n'y a ni Juif ni Grec, il n'y a ni esclave ni homme libre, il n'y a ni homme ni femme; car tous vous ne faites
qu'un dans le Christ Jésus »(20).

En méme temps qu'un grand respect des personnes et qu'une sollicitude désintéressée pour leur bien véritable, les deux
saints Fréres eurent aussi des réserves d'énergie, de prudence, de zéle et de charité, indispensables pour apporter la
lumiére aux futurs croyants et pour leur montrer en méme temps le bien et les aider concrétement a l'atteindre. Dans ce
but, ils désirérent devenir semblables en tout a ceux a qui ils apportaient I'Evangile; ils voulurent s'intégrer a ces peuples
et partager entiérement leur sort.

10. C'est précisément pour ces motifs qu'ils trouvérent naturel de prendre clairement position dans tous les conflits qui
troublaient alors les sociétés slaves en cours d'organisation, assumant pleinement les difficultés et les problémes
inévitables pour des peuples qui défendaient leur identité face a la pression militaire et culturelle du nouvel Empire
romain-germanique et qui tentaient de refuser les formes de vie qu'ils considéraient comme étrangéres. C'était aussi le
commencement de plus larges divergences, malheureusement destinées a s'accentuer, entre la chrétienté orientale et la
chrétienté occidentale, et les deux saints missionnaires s'y trouvérent personnellement impliqués; mais ils surent
maintenir toujours une orthodoxie incontestable et ils surent étre attentifs a ce que les nouvelles maniéres de vivre,
propres aux peuples qu'ils évangélisaient, demeurent cohérentes avec le dép6t de la tradition. Souvent les situations de
conflit s'imposérent dans toute leur complexité ambigué et douloureuse; mais Constantin et Méthode ne tenterent pas
pour autant de se soustraire a I'épreuve: I'incompréhension, la mauvaise foi manifeste et finalement, pour saint
Méthode, les chaines acceptées par amour du Christ, ne firent dévier ni I'un ni 'autre de leur ferme dessein de favoriser
et de servir le bien des peuples slaves et I'unité de I'Eglise universelle. C'est la le prix qu'ils durent payer pour la diffusion
de I'Evangile, pour I'ccuvre missionnaire, pour la recherche courageuse de nouvelles formes de vie et de voies efficaces
afin que la Bonne Nouvelle atteigne les nations slaves en train de se constituer.

Dans la perspective de I'évangélisation - comme I'indiquent leurs biographies - , les deux Fréres se consacrérent a la
tache difficile de traduire la sainte Ecriture, qu'ils connaissaient en grec, dans la langue de cette lignée slave qui s'était
fixée aux confins de leur région et de leur ville natales. Engageant dans cette ceuvre ardue et singuliére leur maitrise de
la langue grecque et leur propre culture, ils se fixérent comme objectif de comprendre et de pénétrer la langue, les
usages et les traditions propres des peuples slaves, en interprétant fidélement leurs aspirations et les valeurs humaines
qu'ils possédaient et qu'ils exprimaient.

11. Pour traduire les vérités évangéliques dans une langue nouvelle, ils durent faire en sorte de bien connaitre le monde
intérieur de ceux auxquels ils avaient I'intention d'annoncer la Parole de Dieu avec des images et des concepts qui leur
fussent familiers. Introduire correctement les notions de la Bible et les concepts de la théologie grecque dans un
contexte tres différent d'expérience historique et de pensée, cela leur parut une condition indispensable a la réussite de
leur activité missionnaire. Il s'agissait d'une nouvelle méthode de catéchése. Pour en défendre la légitimité et en montrer
la valeur, saint Méthode n'hésita pas, d'abord avec son frére, puis seul, a accueillir avec docilité les invitations a venir a
Rome recgues en 867 du Pape Nicolas Ier, puis en 879 du Pape Jean VIII, qui voulurent confronter la doctrine enseignée
dans la Grande-Moravie avec celle que les saints ApéGtres Pierre et Paul laissérent, en méme temps que le trophée
glorieux de leurs saintes reliques, au premier siége épiscopal de I'Eglise.

Antérieurement, Constantin et ses collaborateurs s'étaient appliqués a créer un alphabet nouveau, afin que les vérités a
annoncer et a expliquer pussent étre écrites dans la langue slave et fussent ainsi pleinement compréhensibles et
assimilables par leurs destinataires. Ce fut un effort véritablement digne de I'esprit missionnaire que de se familiariser
avec la langue et la mentalité des peuples nouveaux auxquels on apportait la foi, comme fut également exemplaire la
détermination avec laquelle furent assimilées et assumées vraiment toutes les exigences et les attentes des peuples
slaves. Le choix généreux de s'identifier a leur vie et a leur tradition, aprés les avoir purifiées et éclairées par la
Révélation, fait de Cyrille et Méthode de vrais modéles pour tous les missionnaires qui, a toutes les époques, ont
répondu a l'appel de saint Paul a se faire tout a tous pour sauver tous les hommes, et, en particulier, pour les



missionnaires qui, de l'antiquité aux temps modernes - de I'Europe a |'Asie et aujourd'hui sur tous les continents - , ont
travaillé a traduire dans les langues vivantes des divers peuples la Bible et les textes liturgiques, afin d'y faire entendre
I'unique Parole de Dieu, rendue ainsi accessible selon les moyens d'expression propres a chaque civilisation.

La communion parfaite dans I'amour préserve I'Eglise de toute forme de particularisme et d'exclusivisme ethnique ou de
préjugé racial, comme de toute arrogance nationaliste. Une telle communion doit élever ou sublimer tous les sentiments
purement naturels qui se trouvent légitimement dans le coeur humain.

IV ILS IMPLANTERENT L'EGLISE DE DIEU

12. Mais la caractéristique que je désire particulierement souligner dans I'action menée par les apotres des Slaves,
Cyrille et Méthode, c'est leur maniére pacifique d'édifier I'Eglise, inspirés qu'ils étaient par leur conception de I'Eglise une,
sainte et universelle.

Méme si les chrétiens slaves, plus que les autres, considérent volontiers les deux Saints comme des « Slaves de coeur »,
ceux-ci toutefois restent des hommes de culture hellénique et de formation byzantine, c'est-a-dire des hommes
appartenant totalement a la tradition de I'Orient chrétien, aussi bien profane qu'ecclésiastique.

Dés leur époque, les divergences entre Constantinople et Rome avaient commencé a devenir des motifs de désunion,
méme si la déplorable scission entre les deux parties de la méme chrétienté ne devait se produire que plus tard. Les
évangélisateurs et maitres des Slaves partirent vers la Grande-Moravie, pénétrés de toute la richesse de la tradition et
de I'expérience religieuse caractéristiques du christianisme oriental et exprimées particulierement dans I'enseignement
théologique et dans la célébration de la sainte liturgie.

Bien que depuis longtemps déja tous les offices sacrés fussent célébrés en grec dans toutes les Eglises se trouvant dans
le territoire de I'Empire byzantin, les traditions propres de nombreuses Eglises nationales d'Orient - comme I'Eglise
géorgienne ou syriaque - qui utilisaient pour le service divin la langue de leur peuple, étaient bien connues dans la
grande culture de Constantinople et, spécialement, de Constantin le Philosophe, grace a ses études et aux contacts
répétés qu'il avait eus avec des chrétiens de ces Eglises soit dans la capitale, soit au cours de ses voyages.

Les deux Freres, conscients de I'antiquité et de la légitimité de ces saintes traditions, n'eurent donc pas peur d'utiliser la
langue slave pour la liturgie, faisant d'elle un instrument efficace pour familiariser avec les vérités divines ceux qui
parlaient cette langue. IIs le firent dans un esprit libre de toute attitude de supériorité ou de domination, par amour de la
justice et avec un zéle apostolique évident envers des peuples alors en train de s'affirmer.

Le Christianisme occidental, aprés les migrations des nouvelles populations, avait amalgamé les groupes ethniques qui
s'étaient joints aux populations latines locales, donnant a tous, dans le but de les unir, la langue, la liturgie et la culture
latines, transmises par I'Eglise de Rome. De I'uniformité ainsi réalisée, ces sociétés relativement jeunes et en pleine
expansion retiraient un sentiment de force et de cohérence qui contribuait a les unir plus étroitement et aussi a ce
qu'elles s'affirment avec plus d'énergie en Europe. On peut comprendre que, dans une telle situation, toute diversité
risquait d'étre recue comme une menace a cette unité encore in fieri, et que la tentation pouvait devenir forte de
I'éliminer, méme en recourant a diverses formes de coercition.

13. A ce point de vue, il est singulier et admirable de voir comment les deux Saints, ceuvrant dans des situations si
complexes et si précaires, n'essayerent d'imposer aux peuples a qui ils devaient précher ni l'indiscutable supériorité de la
langue grecque et de la culture byzantine, ni les usages et les comportements de la société plus avancée dans lesquels
ils avaient été formés et auxquels ils restaient évidemment attachés et habitués. Poussés par le grand désir de réunir
dans le Christ les nouveaux croyants, ils adaptérent a la langue slave les textes riches et raffinés de la liturgie byzantine
et harmonisérent a la mentalité et aux coutumes des peuples nouveaux les élaborations subtiles et complexes du droit
gréco-romain. En fonction de ce programme de concorde et de paix, ils respectérent a tout moment les obligations de
leur mission, tenant compte des prérogatives traditionnelles et des droits ecclésiastiques définis par les canons
conciliaires, et de méme ils penserent qu'il était de leur devoir - eux qui étaient sujets de I'Empire d'Orient et fideles
dépendant du Patriarcat de Constantinople - de rendre compte au Pontife romain de leur travail missionnaire et de
soumettre a son jugement, pour en obtenir I'approbation, la doctrine qu'ils professaient et enseignaient, les livres
liturgiques composés en langue slave et les méthodes adoptées pour I'évangélisation de ces peuples.

Ayant entrepris leur mission sur le mandat de Constantinople, par la suite, ils cherchérent, en un sens, a la faire
confirmer en se tournant vers le Siege apostolique de Rome, centre visible de I'unité de I'Eglise(21). C'est ainsi qu'ils
édifierent I'Eglise, animés par le sens de son universalité, I'Eglise une, sainte, catholique et apostolique. Cela ressort, de
la maniére la plus claire et la plus explicite, de tout leur comportement. On peut dire que I'invocation de Jésus dans la
priere sacerdotale, ut unum sint(22), représente leur devise missionnaire, dans I'esprit des paroles du psalmiste: « Louez
le Seigneur, toutes les nations, louez-le, vous tous les peuples! »(23). Pour nous, les hommes d'aujourd'hui, leur
apostolat exprime aussi un appel cecuménique: il invite a reconstruire, dans la paix de la réconciliation, I'unité qui a été
gravement compromise apreés I'époque des saints Cyrille et Méthode et, en tout premier lieu, I'unité entre I'Orient et
I'Occident.

La conviction des deux Saints de Salonique, suivant laquelle toute Eglise locale est appelée a enrichir de ses propres
dons le « pléréme » catholique, était en parfaite harmonie avec leur intuition évangélique que les divers modes de vie
des Eglises chrétiennes particulieres ne peuvent jamais justifier des dissonances, des discordes, des déchirures dans la
profession de la foi unique et dans la pratique de la charité.

14. On sait que, suivant I'enseignement du Concile Vatican II, « par "mouvement cecuménique", on entend les
entreprises et les initiatives provoquées et organisées en faveur de I'unité des chrétiens, selon les nécessités variées de
I'Eglise et selon les circonstances »(24). Il ne parait donc nullement anachronique de voir dans les saints Cyrille et
Méthode les précurseurs authentiques de I'cecuménisme, car ils ont voulu efficacement éliminer ou diminuer toutes les
divisions véritables ou seulement apparentes entre les diverses communautés appartenant a la méme Eglise. En effet, la
division qui, malheureusement, se produisit dans I'histoire de I'Eglise et qu'on doit, hélas, encore déplorer, non
seulement « s'oppose ouvertement a la volonté du Christ », mais « elle est pour le monde un objet de scandale et elle
fait obstacle a la plus sainte des causes: la prédication de I'Evangile a toute créature »(25).

La sollicitude fervente que montrérent les deux Freres - et particulierement Méthode, en raison de sa responsabilité
épiscopale - pour garder I'unité de la foi et de I'amour entre les Eglises dont ils faisaient partie, c'est-a-dire I'Eglise de
Constantinople et I'Eglise romaine d'une part, et les Eglises naissantes en terre slave d'autre part, fut et restera toujours
leur grand mérite. Celui-ci apparait encore plus grand, si I'on pense que leur mission se déroula dans les années 863 a
885, donc au cours des années critiques ou se manifesterent et commencérent a s'approfondir le désaccord fatal et I'apre
controverse entre les Eglises d'Orient et d'Occident. La division fut accentuée par le probleme de I'appartenance



canonique de la Bulgarie qui, précisément a ce moment, avait accepté officiellement le christianisme.

Dans cette période agitée, marquée également par des conflits armés entre peuples chrétiens voisins, les saints Freres
de Salonique gardérent une fidélité ferme et trés vigilante a la juste doctrine et a la tradition de I'Eglise parfaitement
unie, et en particulier aux « institutions divines » et aux « institutions ecclésiastiques»(26) sur lesquelles, suivant les
canons des anciens Conciles, reposait sa structure et son organisation. Cette fidélité leur permit de mener a leur terme
leurs grandes taches missionnaires et de rester pleinement dans I'unité spirituelle et canonique avec I'Eglise romaine,
avec I'Eglise de Constantinople et avec les nouvelles Eglises qu'ils avaient fondées parmi les peuples slaves.

15. Méthode, en particulier, n'hésitait pas a faire face aux incompréhensions, aux oppositions et méme aux diffamations
et aux persécutions physiques, plutdot que de manquer a son loyalisme ecclésial exemplaire et pour rester fidéle a ses
devoirs de chrétien et d'évéque et aux obligations assumées a I'égard de I'Eglise de Byzance qui I'avait engendré et
envoyé comme missionnaire avec Cyrille; a I'égard de I'Eglise de Rome, grace a laquelle il accomplissait sa charge
d'archevéque pro fide dans « les terres de saint Pierre »(27); a I'égard aussi de cette Eglise naissante en terre slave qu'il
considéra comme la sienne et qu'il sut défendre, convaincu de son bon droit, face aux autorités ecclésiastiques et civiles,
protégeant spécialement la liturgie en langue paléoslave et les droits ecclésiastiques fondamentaux propres aux Eglises
dans les diverses nations.

Agissant ainsi, il recourait toujours, comme Constantin le Philosophe, au dialogue avec ceux qui étaient opposés a ses
idées ou a ses initiatives pastorales et qui mettaient en doute leur Iégitimité. A cause de cela, il restera toujours un
maitre pour tous ceux qui, a n'importe quelle époque, cherchent a atténuer les différends en respectant la plénitude
multiforme de I'Eglise qui, conformément a la volonté de son fondateur Jésus Christ, doit étre toujours une, sainte,
catholique et apostolique: cette consigne est clairement exprimée dans le Symbole des cent cinquante Péres du
deuxiéme Concile cecuménique de Constantinople, qui constitue la profession de foi intangible de tous les chrétiens.

V UN SENS CATHOLIQUE DE L'EGLISE

16. Ce n'est pas seulement le contenu évangélique de la doctrine annoncée par les saints Cyrille et Méthode qui mérite
d'étre mis en relief. Pour I'Eglise d'aujourd'hui, il y a aussi des aspects suggestifs et instructifs dans la méthode
catéchétique et pastorale qu'ils appliquerent au cours de leur activité apostolique auprés de peuples qui n'avaient pas
encore entendu célébrer dans leur langue maternelle les Mystéres divins, et qui n'avaient pas encore écouté I'annonce de
la parole de Dieu faite d'une maniére qui corresponde pleinement a leur mentalité propre et qui respecte les conditions
de vie concrétes ou ils se trouvaient.

Nous savons que le Concile Vatican II, il y a vingt ans, eut comme tache principale de réveiller la conscience que I'Eglise
a d'elle-méme et, grace a son renouvellement intérieur, de lui donner une nouvelle impulsion missionnaire en vue de
I'annonce du message éternel de salut, de paix et d'entente mutuelle entre les peuples et les nations, par-dela toutes les
frontiéres qui divisent encore notre planéte destinée a étre une demeure commune pour toute I'humanité par la volonté
de Dieu créateur et rédempteur. Les menaces qui s'accumulent sur elle en notre temps ne peuvent faire oublier
I'intuition prophétique du Pape Jean XXIII qui convoqua le Concile dans le but et la conviction qu'il serait en mesure de
préparer et de commencer un printemps et une renaissance dans la vie de I'Eglise.

Et, au sujet de I'universalité, le Concile lui-méme s'est exprimé notamment en ces termes: « A faire partie du Peuple de
Dieu, tous les hommes sont appelés. C'est pourquoi ce Peuple, demeurant un et unique, est destiné a se dilater aux
dimensions de I'univers entier et a toute la suite des siécles pour que s'accomplisse ce que s'est proposé la volonté de
Dieu créant a I'origine la nature humaine dans I'unité, et décidant de rassembler enfin dans I'unité ses fils dispersés (cf.
Jn 11, 52).... L'Eglise ou Peuple de Dieu par qui ce royaume prend corps ne retire rien aux richesses temporelles de
quelque peuple que ce soit, au contraire, elle sert et assume toutes les richesses, les ressources et les formes de vie des
peuples en ce qu'elles ont de bon, elle les purifie, elle les renforce, elle les éléve... Ce caractére d'universalité qui brille
sur le Peuple de Dieu est un don du Seigneur lui-méme... En vertu de cette catholicité, chacune des parties apporte aux
autres et a I'Eglise tout entiere le bénéfice de ses propres dons, en sorte que le tout et chacune des parties s'accroissent
par un échange mutuel universel et par un effort commun vers une plénitude dans l'unité »(28).

17. Nous pouvons tranquillement affirmer qu'une telle vision de la catholicité de I'Eglise, traditionnelle et aussi
extrémement actuelle - comprise a I'image d'une symphonie des diverses liturgies dans toutes les langues du monde
unies en une seule liturgie, ou comme un choeur harmonieux qui, fort des voix d'innombrables multitudes d'hommes,
s'éléve avec des modulations, des timbres et des contrepoints infinis pour la louange de Dieu, de tous les points de notre
terre, a tout moment de I'histoire - , correspond particulierement bien a la vision théologique et pastorale qui inspira
I'ceuvre apostolique et missionnaire de Constantin le Philosophe et de Méthode et fut le principe de leur mission dans les
nations slaves.

A Venise, face aux représentants de la culture ecclésiastique qui, attachés a une conception plutot étroite de la réalité
ecclésiale, étaient opposés a cette vision, saint Cyrille la défendit avec courage, soulignant le fait que beaucoup de
peuples avaient déja introduit dans le passé et possédaient une liturgie écrite et célébrée dans leur langue, comme « les
Arméniens, les Perses, les Abasges, les Géorgiens, les Sogdiens, les Goths, les Avares, les Tyrses, les Khazars, les
Arabes, les Coptes, les Syriens, et beaucoup d'autres »(29).

Rappelant que Dieu fait lever son soleil et tomber la pluie sur tous les hommes sans exception(30), il disait: « Ne
respirons-nous pas l'air tous de la méme maniére? Et vous n'avez pas de scrupules a vous limiter a trois langues
seulement (I'hébreu, le grec et le latin) pour décider que tous les autres peuples et races restent aveugles et sourds!
Dites-moi: soutenez-vous cela parce que vous considérez que Dieu est trop faible pour pouvoir I'accorder, ou trop jaloux
pour le vouloir? »(31). Aux arguments historiques et dialectiques qu'on Iui opposait, le Saint répondait en prenant appui
sur la Sainte Ecriture: « Que toute langue proclame que Jésus Christ est Seigneur, pour la gloire de Dieu le Pére »(32); «
que toute la terre t'adore, qu'elle fasse monter ses chants et ses hymnes pour ton nom, Dieu tréshaut! »(33); « louez le
Seigneur, toutes les nations, louez-le, vous tous les peuples! »(34).

18. L'Eglise est catholique aussi parce qu'elle sait présenter dans tous les contextes humains la vérité révélée, dont elle
conserve intact le contenu divin, de telle maniére qu'elle rencontre les pensées nobles et les attentes justes de chaque
homme et de chaque peuple. Du reste, tout le patrimoine du bien que chaque génération transmet aux suivantes en
méme temps que l'inestimable don de la vie, constitue comme une immense quantité de pierres multicolores qui
composent la mosaique vivante du Pantocrator, lequel ne se manifestera dans sa splendeur entiére qu'au moment de la
Parousie.

L'Evangile ne conduit pas a appauvrir ou a effacer ce que tous les hommes, les peuples et les nations, toutes les cultures
au long de I'histoire, reconnaissent et réalisent comme bien, comme vérité et comme beauté. Il pousse plutét a assimiler



et a développer toutes ces valeurs: a les vivre avec générosité et dans la joie, a les parachever a la lumiere exaltante et
mystérieuse de la Révélation.

La dimension concréte de la catholicité, inscrite par le Christ Seigneur dans la structure méme de I'Eglise, n'est pas
qguelque chose de statique, qui serait hors de I'histoire et platement uniforme, mais elle nait et se développe, en un sens,
quotidiennement, comme une nouveauté de la foi unanime de tous ceux qui croient en Dieu un et trine, révélé par Jésus
Christ et préché par I'Eglise avec la force de I'Esprit Saint. Cette dimension apparait tout a fait spontanément a partir du
respect mutuel - c'est-a-dire de la charité fraternelle - de tous les hommes et de toutes les nations, grandes ou petites,
et a partir de la reconnaissance loyale des caractéristiques et des droits des fréres dans la foi.

19. La catholicité de I'Eglise se manifeste, par ailleurs, par la coresponsabilité active et la coopération généreuse de tous
en faveur du bien commun. L'Eglise réalise avant tout son universalité quand elle accueille, unifie et exalte de la maniére
qui lui est propre, avec une sollicitude maternelle, toute véritable valeur humaine. En méme temps, elle met tout en
ceuvre, sous toutes les latitudes et les longitudes et dans toutes les situations historiques, pour gagner a Dieu chaque
homme et tous les hommes, pour les unir entre eux et avec lui dans sa vérité et son amour.

Tous les hommes, toutes les nations, toutes les cultures et toutes les civilisations ont un réle propre a remplir et une
place particuliére dans le plan mystérieux de Dieu et dans I'histoire universelle du salut. C'était la la pensée des deux
Saints: le Dieu qui est « tendresse et justice(35), lui qui veut que tous les hommes soient sauvés et parviennent a la
connaissance de la vérité(36), ... n'accepte pas que le genre humain succombe a sa faiblesse et périsse, cédant aux
tentations de I'ennemi, mais chaque année et en tout temps il ne cesse de nous combler de sa grace multiforme, depuis
les origines jusqu'a ce jour, de la méme maniére: d'abord par les patriarches et les péres et, aprés eux, par les
prophétes; puis les apbtres et les martyrs, les hommes justes et les docteurs, qu'il choisit au coeur de ce monde agité
par la tempéte »(37).

20. Le message évangélique que les saints Cyrille et Méthode ont traduit pour les peuples slaves, puisant avec sagesse
dans le trésor de I'Eglise « du neuf et de I'ancien »(38), a été transmis par la prédication et la catéchese en accord avec
les vérités éternelles tout en I'adaptant a la situation historique concréte. Grace aux efforts missionnaires des deux
Saints, les peuples slaves purent prendre conscience, pour la premiere fois, de leur vocation a participer a I'éternel
dessein de la Tres Sainte Trinité, dans le plan universel de salut du monde. Ils prenaient ainsi conscience aussi de leur
role positif dans toute I'histoire de I'numanité créée par Dieu le Pére, rachetée par le Fils Sauveur et illuminée par I'Esprit
Saint. Grace a cette annonce, approuvée en son temps par les autorités de I'Eglise, par les Evéques de Rome et les
Patriarches de Constantinople, les Slaves purent se sentir, avec les autres nations de la terre, les descendants et les
héritiers de la promesse faite par Dieu a Abraham(39). De cette maniére, grace a l'organisation ecclésiastique créée par
saint Méthode et aussi a la conscience qu'ils eurent de leur identité chrétienne, ils prirent la place qui leur revenait dans
I'Eglise, désormais établie aussi dans cette partie de I'Europe. C'est pourquoi leurs descendants gardent aujourd'hui un
souvenir reconnaissant et impérissable de celui qui est devenu le maillon qui les unit a la chaine des grands hérauts de la
Révélation divine de I'Ancien et du Nouveau Testaments: « Aprés tous ceux-1a, le Dieu miséricordieux, en notre temps,
suscita pour la bonne cause en faveur de notre peuple - dont personne ne s'était jamais préoccupé - notre Maitre, le
bienheureux Méthode, dont nous comparons sans rougir les vertus et les luttes, une a une, a celles de ces hommes qui
ont plu a Dieu ».40

VI L'EVANGILE ET LA CULTURE

21. Les Fréres de Salonique étaient les héritiers non seulement de la foi, mais aussi de la culture de la Gréce antique,
continuée par Byzance. Et I'on sait quelle importance revét cet héritage pour toute la culture européenne et, directement
ou indirectement, pour la culture universelle. Dans I'ceuvre d'évangélisation qu'ils entreprirent, en pionniers, dans les
territoires habités par des peuples slaves, on trouve aussi un modéle de ce que I'on appelle aujourd'hui I'« inculturation
»: l'incarnation de I'Evangile dans les cultures autochtones, et en méme temps l'introduction de ces cultures dans la vie
de I'Eglise.

En incarnant I'Evangile dans la culture autochtone des peuples qu'ils évangélisaient, les saints Cyrille et Méthode eurent
le mérite particulier de former et de développer cette méme culture ou, plutot, de nombreuses cultures. En effet, toutes
les cultures des nations slaves doivent leur « origine » ou leur développement a I'ceuvre des deux Fréeres de Salonique.
Ce sont eux, de fait, qui, en créant, de maniere originale et géniale, un alphabet pour la langue slave, apportérent une
contribution fondamentale a la culture et a la littérature de toutes les nations slaves.

Par ailleurs, la traduction des Livres saints, réalisée par Cyrille et Méthode en collaboration avec leurs disciples, conféra
une efficience et une dignité culturelle a la langue liturgique paléoslave qui devint pour de longs siécles non seulement la
langue ecclésiastique, mais aussi la langue officielle et littéraire, et méme la langue courante des milieux les plus cultivés
dans la majeure partie des nations slaves et, en particulier, de tous les Slaves de rite oriental. Elle fut en usage aussi a
I'église Sainte-Croix de Cracovie ou s'étaient établis les Bénédictins slaves. C'est la que furent publiés les premiers livres
liturgiques imprimés dans cette langue. Aujourd'hui encore, c'est la langue utilisée dans la liturgie byzantine des Eglises
orientales slaves de rite constantinopolitain, catholiques ou orthodoxes, en Europe de I'est et du sud-est, et également
en divers pays d'Europe occidentale; elle est aussi utilisée dans la liturgie romaine des catholiques de Croatie.

22. Dans le développement historique des Slaves de rite oriental, cette langue eut un réle semblable a celui de la langue
latine en Occident. En outre, elle s'est maintenue plus longtemps - en partie jusqu'au XIXe siécle - et elle a exercé une
influence beaucoup plus directe sur la formation des langues littéraires locales, grace aux rapports étroits de parenté qui
les unissaient.

De ces services rendus a la culture de tous les peuples et de toutes les nations slaves, il résulte que I'ceuvre de
I'évangélisation accomplie par les saints Cyrille et Méthode est, en un sens, constamment présente dans I'histoire et dans
la vie de ces peuples et de ces nations.

VII LA PORTEE ET LE RAYONNEMENT DU MILLENAIRE CHRETIEN DANS LE MONDE SLAVE

23. L'activité apostolique et missionnaire des saints Cyrille et Méthode, qui se déroula dans la seconde moitié du IXe
siecle, peut étre considérée comme la premiere évangélisation efficace des Slaves.

Elle concerna a des degrés divers chacun des territoires, se concentrant principalement sur les territoires compris dans
I'Etat de la Grande-Moravie d'alors. En premier lieu, elle couvrit les régions de la métropole dont Méthode était le
pasteur: la Moravie, la Slovaquie et la Pannonie, c'est-a-dire une partie de la Hongrie actuelle. L'influence plus large
exercée par cette ceuvre apostolique, spécialement par les missionnaires que Méthode avait préparés, atteignit les autres
groupes de Slaves occidentaux, surtout ceux de Bohéme. Le premier prince de I'histoire de la Bohéme appartenant a la



dynastie des Premyslides, Bozyvoj (Borivoj), fut probablement baptisé suivant le rite slave. Plus tard, cette influence
s'étendit aux tribus serbo-lusaciennes et aux territoires de la Pologne méridionale. Toutefois, a partir de la chute de la
Grande-Moravie (vers 905-906), ce rite fut remplacé par le rite latin et la Bohéme fut rattachée du point de vue
ecclésiastique a la juridiction de I'Evéque de Ratisbonne et a la métropole de Salzbourg. Mais il est utile de noter que,
vers le milieu du Xe siécle encore, au temps de saint Venceslas, il existait une forte pénétration réciproque des éléments
de I'un et I'autre rite et une symbiose importante entre les deux langues utilisées dans la liturgie: la langue slave et la
langue latine. Du reste, la christianisation du peuple n'était pas possible sans I'usage de la langue maternelle. Et c'est
seulement sur cette base que put se développer le langage chrétien en Bohéme, et de la, ensuite, le langage
ecclésiastique put se développer et s'affermir en Pologne. La notice concernant le prince des Vislanes dans la Vie de
Méthode est la mention historique la plus ancienne sur I'une des tribus polonaises(41). On ne dispose pas de données
suffisantes pour pouvoir lier a cette mention l'institution dans les terres polonaises d'une organisation ecclésiastique de
rite slave.

24. Le baptéme de la Pologne, en 966, en la personne du premier souverain de I'histoire, Mieszko, qui épousa la
princesse Dubravka de Bohéme, eut lieu principalement par l'intermédiaire de I'Eglise de Bohéme, et c'est par cette voie
que le christianisme parvint en Pologne, depuis Rome, sous sa forme latine. C'est un fait, néanmoins, que les prémices
du christianisme en Pologne se rattachent en quelque maniére a I'ceuvre des Fréres partis de la lointaine Salonique.
Chez les Slaves de la péninsule balkanique, le zéle des deux Saints porta des fruits encore plus visibles. Grace a leur
apostolat, le christianisme, implanté depuis longtemps en Croatie, y fut renforcé.

La mission entreprise par Cyrille et Méthode s'affermit et se développa admirablement en Bulgarie, essentiellement par
I',euvre des disciples expulsés de leur premier champ d'action. Dans cette région, sous l'influence de saint Clément
d'Ocrida, des centres dynamiques de vie monastique furent fondés et I'usage de l'alphabet cyrillique y fut
particulierement développé. De la, cependant, le christianisme gagna d'autres territoires pour atteindre, a travers la
Roumanie voisine, I'ancien Rus' de Kiev et s'étendre ensuite de Moscou vers I'Orient. Dans quelques années, précisément
en 1988, on célébrera le millénaire du baptéme de saint Vladimir le Grand, Prince de Kiev.

25. C'est donc a juste titre que les saints Cyrille et Méthode furent rapidement reconnus par la famille des peuples slaves
comme les péres de leur christianisme aussi bien que de leur culture. Dans beaucoup de territoires déja nommés, malgré
la venue de divers missionnaires, la majorité de la population slave conservait, au IXe siécle encore, des coutumes et
des croyances paiennes. Ce n'est que sur le terrain cultivé par nos Saints, ou du moins préparé par eux pour étre cultivé,
que le christianisme entra définitivement dans I'histoire des Slaves au cours du siécle suivant.

Leur ceuvre constitue une contribution éminente a la formation des racines chrétiennes communes de I'Europe, racines
qui, par leur solidité et leur vitalité, constituent un fondement des plus fermes que ne peut ignorer aucune tentative
sérieuse de reformer I'unité du continent de maniére nouvelle et actuelle.

Aprés onze siécles de christianisme chez les Slaves, nous voyons clairement que I'héritage des Fréres de Salonique est et
reste pour eux plus profond et plus fort que n'importe quelle division. L'une et l'autre traditions chrétiennes - la tradition
orientale qui vient de Constantinople et la tradition occidentale qui vient de Rome - sont nées dans le sein de I'unique
Eglise, méme si ce fut sur la trame de cultures différentes et d'approches différentes des mémes probléemes. Une telle
diversité, quand on en comprend bien I'origine et quand on prend bien en considération sa valeur et son sens, ne peut
gu'enrichir la culture de I'Europe et sa tradition religieuse; et elle devient, par ailleurs, la base qui convient au renouveau
spirituel souhaitable pour elle.

26. Dés le IXe siecle, alors qu'un nouveau visage de I'Europe chrétienne se dessinait, les saints Cyrille et Méthode nous
proposérent un message qui se révéle tout a fait actuel pour notre époque ou, précisément en raison de problémes
nombreux et complexes d'ordre religieux et culturel, profane et international, on recherche I'unité vitale dans une
communion réelle de diverses composantes. Des deux évangélisateurs, on peut dire qu'ils furent caractérisés par leur
amour de la communion de I'Eglise universelle en Orient comme en Occident, et, dans I'Eglise universelle, par I'amour de
I'Eglise particuliére qui était en train de naitre dans les nations slaves. C'est aussi d'eux que vient I'appel a construire
ensemble la communion, appel qui s'adresse aux chrétiens et aux hommes de notre temps.

Mais c'est sur le terrain spécifique de I'activité missionnaire que I'exemple de Cyrille et de Méthode a encore plus de
valeur. Cette activité est en effet pour I'Eglise un devoir fondamental, aujourd'hui urgent, sous la forme déja mentionnée
de I'« inculturation ». Les deux Fréres non seulement ont rempli leur mission en respectant pleinement la culture qui
existait déja chez les peuples slaves, mais ils la soutinrent et la developpérent inlassablement et de maniére éminente en
méme temps que la religion. De maniére analogue aujourd'hui, les Eglises anciennes peuvent et doivent aider les Eglises
et les peuples jeunes a marir leur propre identité et a y progresser(42).

27. Cyrille et Méthode sont comme les maillons d'unité, ou comme un pont spirituel, entre la tradition orientale et la
tradition occidentale qui convergent /'une et I'autre dans /'unique grande Tradition de I'Eglise universelle. Ils sont pour
nous les champions et en méme temps les patrons de I'effort cecuménique des Eglises sceurs d'Orient et d'Occident pour
retrouver, par le dialogue et la priére, I'unité visible dans la communion parfaite et totale, « I'unité qui - comme je I'ai dit
a l'occasion de ma visite a Bari - n'est pas absorption, ni méme fusion »(43). L'unité est la rencontre dans la vérité et
dans I'amour que nous donne I'Esprit. Cyrille et Méthode, par leur personnalité et leur ceuvre, sont des figures qui
réveillent en tout chrétien une grande « nostalgie de I'union » et de l'unité entre les deux Eglises sceurs d'Orient et
d'Occident(44). Pour la pleine catholicité, toute nation, toute culture a un réle propre a jouer dans le plan universel du
salut. Toute tradition particuliere, toute Eglise locale doit rester ouverte et attentive aux autres Eglises et aux autres
traditions et, en méme temps, a la communion universelle et catholique; si elle restait fermée sur elle-méme, elle
courrait le risque de s'appauvrir elle-méme.

En mettant en ceuvre leur propre charisme, Cyrille et Méthode apportérent une contribution décisive a la construction de
I'Europe, non seulement dans la communion religieuse chrétienne, mais aussi dans les domaines de son union politique
et culturelle. Il n'y a pas non plus d'autre voie aujourd'hui pour surmonter les tensions et dépasser, en Europe ou dans le
monde, les ruptures et les antagonismes qui menacent de provoquer une terrible destruction de la vie et des valeurs.
Etre chrétien en notre temps signifie étre artisan de communion dans I'Eglise et dans la société. A cette fin, il importe
d'avoir I'ame ouverte a ses freres, de vivre la compréhension mutuelle, de coopérer spontanément par I'échange
généreux des biens culturels et spirituels.

En effet, I'une des aspirations fondamentales de I'humanité d'aujourd'hui consiste a retrouver I'unité et la communion,
pour une vie vraiment digne de I'homme, dans une dimension planétaire. L'Eglise, consciente d'étre signe et sacrement
universel du salut et de I'unité du genre humain, se déclare préte a remplir son devoir, auquel « les conditions présentes



ajoutent une nouvelle urgence: il faut que tous les hommes, désormais plus étroitement unis entre eux par les liens
sociaux, techniques, culturels, réalisent également leur pleine unité dans le Christ »(45).

VIII CONCLUSION
28. Il convient donc que toute I'Eglise célébre avec solennité et avec joie les onze siécles écoulés depuis la conclusion de
I'ceuvre apostolique du premier archevéque ordonné a Rome pour les peuples slaves, Méthode, et de son frere Cyrille, en
faisant mémoire de I'entrée de ces peuples sur la scéne de I'histoire du salut et au nombre des nations européennes qui
avaient déja regu le message évangélique au cours des siécles précédents. Tous peuvent comprendre avec quelle
profonde exultation le premier fils de la lignée slave appelé, aprés presque deux millénaires, a occuper le siége épiscopal
qui fut celui de saint Pierre dans cette ville de Rome, désire participer a cette célébration.
29. « En tes mains je remets mon esprit »: nous saluons le onzieme centenaire de la mort de saint Méthode avec les
paroles mémes qu'il prononga avant de mourir - selon ce que rapporte sa Vie en langue paléoslave(46) -, au moment ou
il allait s'unir a ses péres dans la foi, I'espérance et la charité: aux patriarches, aux prophétes, aux apotres, aux
docteurs, aux martyrs. Par le témoignage de sa parole et de sa vie, soutenu par le charisme de I'Esprit, il donna
I'exemple d'une vocation féconde pour le siécle ol il vécut comme pour les siécles ultérieurs, et particulierement pour
notre temps.
Son bienheureux « passage », au printemps de I'année 885 de I'Incarnation du Christ (et, suivant le comput byzantin du
temps, en I'an 6393 de la création du monde), se produisit a une époque ou des nuages inquiétants s'amassaient sur
Constantinople et ou les tensions de I'hostilité menacaient toujours plus la tranquillité et la vie des nations, et méme les
liens sacrés de la fraternité chrétienne et de la communion entre les Eglises d'Orient et d'Occident.
Dans sa cathédrale, remplie de fideles de diverses lignées, les disciples de saint Méthode rendirent un hommage solennel
au pasteur défunt, a cause du message de salut, de paix et de réconciliation qu'il avait apporté et auquel il avait
consacré sa vie: « Ils célébrerent un office sacré en latin, en grec et en slavon »(47), adorant Dieu et vénérant le
premier archevéque de I'Eglise qu'il avait fondée chez les Slaves, auxquels, avec son frére, il avait annoncé I'Evangile
dans leur propre langue. Cette Eglise devint encore plus forte quand, du consentement exprés du Pape, elle recut une
hiérarchie autochtone, fondée dans la succession apostolique et demeurant en unité de foi et d'amour avec I'Eglise de
Rome et avec «celle de Constantinople, «celle d'ou la mission slave avait pris le départ.
Tandis que onze siécles se sont écoulés depuis sa mort, je voudrais me retrouver, au moins en esprit, a Velehrad ou,
vraisemblablement, la Providence permit a Méthode d'achever sa vie apostolique:
- je désire aussi faire halte a la Basilique Saint-Clément de Rome, au lieu ou fut enseveli saint Cyrille;
- et auprés des tombeaux de ces deux Freres, apotres des Slaves, je voudrais recommander a la Trés Sainte
Trinité leur héritage spirituel en une priére particuliére.
30. « En tes mains je remets ... ».
O Dieu grand, un dans la Trinité, je te confie I'hnéritage de la foi des nations slaves; garde et bénis ton ceuvre!
Souviens-toi, 6 Pére tout-puissant, du moment ou, selon ta volonté, advint pour ces peuples et ces nations la « plénitude
des temps », et ol les saints missionnaires de Salonique accomplirent fidélement le commandement que ton Fils Jésus
Christ avait donné a ses Apétres; suivant leurs traces et celles de leurs successeurs, ils portérent la lumiéere de
I'Evangile, la Bonne Nouvelle du salut, dans les terres habitées par les Slaves, et rendirent témoignage
- que tu es le Créateur de I'nomme, que tu es notre Pére et que, nous les hommes, en toi nous sommes tous
fréres;
- que par ton Fils, ta Parole éternelle, tu as donné I'existence a toutes choses, et tu as appelé les hommes a
participer a ta vie pour toujours;
- que tu as tant aimé le monde que tu lui as fait don de ton Fils unique, qui, pour nous les hommes et pour notre
salut, descendit du ciel, s'est incarné par I'ceuvre de I'Esprit Saint dans le sein de la Vierge Marie et s'est fait
homme;
- et que, enfin, tu as envoyé I'Esprit de force et de consolation pour que tout homme, racheté par le Christ,
puisse recevoir en lui la dignité de fils et devenir cohéritier des promesses indéfectibles que tu as faites a
I'humanité!
Ton plan créateur, 6 Pére, couronné par la Rédemption, regarde I'hnomme vivant; il embrasse sa vie entiére et I'histoire
de tous les peuples.
Entends, 6 Pére, les supplications que te présente aujourd'hui toute I'Eglise, et fais que les hommes et les nations qui,
grace a la mission apostolique des saints Fréres de Salonique, te connurent et t'accueillirent, toi le vrai Dieu, et qui
entrérent dans la sainte communauté de tes fils par le baptéme, puissent continuer encore, sans obstacles, a accueillir
avec foi et enthousiasme ce programme évangélique et a épanouir toutes leurs possibilités humaines en s'appuyant sur
leur enseignement!
- Puissent-ils suivre, conformément a leur conscience, ton appel sur les chemins qui, pour la premiére fois, leur
ont été ouverts il y a onze siécles!
- Puisse leur appartenance au Régne de ton Fils n'étre jamais considérée par personne comme opposée au bien
de leur patrie terrestre!
- Puissent-ils proclamer les louanges qui te sont dues dans leur vie privée et dans leur vie publique!
- Puissent-ils vivre dans la vérité, dans la charité, dans la justice et dans cette expérience de la paix messianique
qui touche les coeurs humains, la communauté, la terre et tout le cosmos!
- Conscients de leur dignité d'hommes et de fils de Dieu, puissent-ils avoir la force de surmonter toute haine et
de vaincre le mal par le bien!
Mais accorde aussi a toute I'Europe, 6 Trinité trés sainte, que, par I'intercession des deux saints Fréres, elle percoive
toujours mieux l'exigence de I'unité religieuse chrétienne et de la communion fraternelle de tous ses peuples, afin que,
surmontant I'incompréhension et la méfiance réciproque, et dépassant les conflits idéologiques dans une conscience
commune de la vérité, elle puisse étre pour le monde entier un exemple de convivialité juste et pacifique dans le respect
mutuel et la liberté inviolable.
31. A toi donc, Dieu Pére tout-puissant, Dieu Fils qui as racheté le monde, Dieu Esprit qui es le soutien et le maitre de
toute sainteté, je voudrais confier toute I'Eglise d'hier, d'aujourd'hui et de demain, I'Eglise qui est en Europe et qui est
répandue sur toute la terre. En tes mains, je remets cette unique richesse, composée de tant de dons divers, anciens et
nouveauy, inclus dans le trésor commun de tant de fils différents.
Toute I'Eglise te rend grace, toi qui as appelé les nations slaves a la communion de la foi, pour I'héritage et pour la



contribution qu'elles ont apportés au patrimoine universel. D'une maniére particulieére, le Pape d'origine slave te remercie
pour cela. Que cette contribution ne cesse jamais d'enrichir I'Eglise, le continent européen et le monde entier! Qu'elle ne
fasse pas défaut a I'Europe et au monde d'aujourd'hui! Qu'elle ne manque pas a la conscience de nos contemporains!
Nous désirons accueillir intégralement tout ce que les nations slaves ont apporté et apportent d'original et de valable
dans le patrimoine spirituel de I'Eglise et de I'humanité. L'Eglise entiére, consciente de la richesse commune, professe sa
solidarité spirituelle avec elles et redit qu'elle a une responsabilité propre envers I'Evangile, pour I'ceuvre du salut qu'elle
est appelée a réaliser encore aujourd'hui dans le monde entier, jusqu'aux confins de la terre. Il est nécessaire de
remonter au passé pour comprendre, a sa lumiéere, la réalité présente et prévoir le lendemain. La mission de I'Eglise est,
en effet, toujours orientée et tendue dans une indéfectible espérance vers I'avenir.

32. L'avenir! Alors qu'il peut humainement paraitre lourd de menaces et d'incertitudes, nous le déposons avec confiance
entre tes mains, Pére céleste, en invoquant pour lui I'intercession de la Mére de ton Fils et la Mére de I'Eglise, et celle de
tes saints ApGtres Pierre et Paul, et des saints Benoit, Cyrille et Méthode, d'Augustin et Boniface et de tous les autres
évangélisateurs de I'Europe qui, forts dans la foi, dans I'espérance et dans la charité, annoncérent a nos Péres ton salut
et ta paix, et qui, dans les peines des semailles spirituelles, commencérent la construction de la civilisation de I'amour,
de I'ordre nouveau fondé sur ta sainte loi et sur le secours de ta grace qui, a la fin des temps, vivifiera tout et tous dans
la Jérusalem céleste. Amen.

A vous tous, fréres et sceurs bien-aimés, ma Bénédiction apostolique.

Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 2 juin 1985, solennité de la Trés Sainte Trinité, en la septiéme année de mon
pontificat.

Copyright © Libreria Editrice Vaticana



