Document sur les Foyers Mixtes (en vue du rassemblement mondial & Rome en juillet
2003)

Ce document a été préparé pour tous ceux qui seront impliqués d’une maniere ou d’une autre
dans le Rassemblement Mondial des Foyers Mixtes qui aura lieu au centre de rencontres de
Mondo Migliore pres de Rome du 24 au 28 juillet 2003. Il a été rédigé par des représentants
d’associations, de réseaux, et de groupes de foyers mixtes de différents pays : des groupes
anglophones de Grande-Bretagne, Irlande, Australie, Canada et Etats-Unis ; des groupes
francophones de France et de Suisse ; des groupes germanophones d’Allemagne et d’Autriche,
ainsi que des groupes italiens. Certains de ces groupes ou associations ont été fondés des les
années 1960, d’autres plus recemment.

Dans les différents pays, et en différentes langues, le nom que nous utilisons pour nous désigner
peut varier : « famiglie miste interconfessionali en Italie ; « foyers mixtes ou interconfessionnels »
dans les pays francophones ; « konfessionsverbindende familien » dans les pays
germanophones ; « interchurch families » ou « mixed marriages » dans le monde anglophone.
Cependant, ces appellations différentes recouvrent des réalités et des expériences trés
semblables.

A. INTRODUCTION

Nous croyons qu’en tant que foyers mixtes, nous avons a contribuer de fagon unique et
significative a la progression de nos Eglises vers I'Unité visible. De nombreux membres de nos
Eglises nous ont dit que nous étions des pionniers. C’est comme chrétiens baptisés, membres de
deux confessions chrétiennes différentes et encore séparées que nous nous sommes unis par
I'engagement du mariage pour former une famille chrétienne. En grandissant ensemble dans
cette Unité, nous commencgons a partager la vie et les célébrations de la communauté de notre
conjoint. Dans notre vie se développent I'amour et la compréhension non seulement de notre
conjoint, mais aussi des Eglises qui ont donné a chacun d’entre nous son identité spirituelle et
religieuse. En ce sens, les foyers mixtes peuvent devenir a la fois un signe d’Unité et un moyen
pour avancer vers I'Unité. Nous croyons que les foyers mixtes peuvent former un tissu conjonctif
qui aide, modestement, nos Eglises a constituer ensemble I'unique Corps du Christ

B. QUELLE COMPREHENSION LES FOYERS MIXTES ONT-ILS D'EUX-MEMES ?

Afin de rendre témoignage de notre expérience, nous devons essayer d’expliciter la
compréhension que nous avons de nous-mémes. Qu’est ce qu’un foyer mixte ?

B.1.Mariages mixtes et foyers mixtes

Un foyer mixte est composé de deux conjoints issus de deux traditions ecclésiales différentes
(souvent un catholique et un chrétien d’une autre confession). Tous deux gardent leur
appartenance confessionnelle, mais, autant que possible, ils s’engagent également dans la vie,
les célébrations et les activités de I'Eglise de leur conjoint. S’ils ont des enfants, ils exercent, en
tant que parents, une responsabilité conjointe devant Dieu pour leur éducation spirituelle et
religieuse, et ils leur apprennent par la parole et par 'exemple a apprécier chacune de leurs deux
traditions chrétiennes. C’est de ce type de foyers mixtes dont il est question dans ce document.

Toutefois, il N’y a pas un modeéle unique de foyer mixte. Chacun d’entre eux est unique, et
décidera de maniére mirement réfléchie dans quelle mesure et de quelle maniére il vivra son
caractere bi-confessionnel, en partageant la richesse des traditions des deux communautés.

Il y a évidemment beaucoup d’autres « mariages mixtes » qui ne souhaitent pas - ou ne
souhaitent pas encore - vivre cette situation de bi-confessionnalité. Cela peut étre di au fait que
I'un des conjoints, ou les deux, n’est pas pratiquant et n’a qu’une relation d’appartenance
lointaine a son Eglise. Cela peut étre dii au fait que I'un des conjoints, ou les deux, est réellement
pratiquant, mais a décidé d’assister aux offices de fagon complétement séparée, chacun dans sa
communauté respective. A proprement parler, ces mariages mixtes ne peuvent pas étre décrits
comme des foyers mixtes a part entiére. Certains d’entre eux ont connu des difficultés avec des
proches, des membres de leur communauté paroissiale ou des ministres qui ne comprennent pas
ou ne s'intéressent pas a 'cecuménisme ; ces difficultés les ont dissuadés de devenir
véritablement foyers mixtes - ou méme d’étre pratiquants. Ces mariages mixtes doivent étre
considérés comme des foyers mixtes potentiels. Un des objectifs des associations et des groupes
de foyers mixtes dans le monde est d’encourager d’autres couples mixtes a devenir de maniére
plus forte et plus consciente des foyers mixtes, de leur montrer que c’est possible et trés
enrichissant.

B.2. L'’engagement de deux chrétiens baptisés dans le mariage

Quand deux chrétiens de différentes communions ecclésiales s’unissent par le mariage, ils ont
déja en commun des racines importantes trés riches comme enfants du méme Pére, disciples de



I'unique Seigneur Jésus-Christ, et bénéficiaires du don du Saint Esprit. lls partagent également le
sacrement du baptéme qui est reconnu mutuellement par la plupart des Eglises (bien qu’il y ait
quelques exceptions). Dans le mariage, ils se lient par un engagement pour toute la vie dans le
but d’aimer et de servir 'autre pendant tout ce qui va devenir leur cheminement commun vers le
Royaume de Dieu.

En plus de cet héritage commun, ils arrivent également le jour de leur mariage avec leurs
identités propres. L’un est un homme et l'autre est une femme. Chacun a été élevé dans des
familles différentes avec leurs traditions et leurs valeurs particuliéres. Ceci est vrai de tous les
mariages entre deux chrétiens.

Ce qui distingue un foyer mixte est que l'identité chrétienne de chaque conjoint a été formée dans
une communauté ecclésiale différente, avec ses traditions particuliéres de spiritualité, de
pratiques liturgiques, d’enseignement et d’autorité. Ce que nous appelons « communauté
ecclésiale » veut dire les Eglises nationales ou internationales habituellement appelées

« confessions », « communions d’Eglises » ou « Eglises ». Elles ne sont pour I'instant pas en
pleine communion et certaines d’entre elles ne reconnaissent pas les autres comme des Eglises
a part entiére.

Dans cette situation de diversité et d’'inégalité, les conjoints sont appelés a se considérer
mutuellement comme égaux dans leurs droits et leurs responsabilités familiales partagées.

Quand les deux conjoints commencent a vivre et a avancer ensemble, ils doivent créer leurs
propres traditions familiales : elles peuvent évidemment incorporer beaucoup d’éléments qui
viennent des deux familles dans lesquelles ils ont été élevés mais qui doivent maintenant
fusionner pour créer un nouvel ensemble. Cette mise en commun de deux traditions familiales va
inévitablement inclure des traditions qui étaient auparavant considérées comme des signes
distinctifs de I'une ou l'autre des deux communautés ecclésiales. En sens inverse, certaines
traditions ecclésiales seront laissées de cbté, parce que considérées comme inacceptables pour
I'un des conjoints (ou les deux). Dans cette recherche spirituelle commune, le foyer mixte se
développe, s’enrichit, se renouvelle et se purifie.

B.3. « L’appartenance ecclésiale » d’'un foyer mixte

Un foyer mixte, comme toute autre famille chrétienne, peut étre décrit comme une « Eglise
domestique ». Il représente le Corps du Christ au plan familial. Toutefois, bien qu’ils deviennent
une seule Eglise dans leur foyer, les conjoints restent les membres fidéles de deux communautés
ecclésiales séparées au plan local et de deux Eglises divisées au plan mondial. En tant que
conjoints, ils souhaitent partager tout ce qui a de la valeur dans la vie de 'autre, et en tant que
conjoints chrétiens, ceci inclut en particulier les richesses de leurs communautés ecclésiales
respectives. Mais cela ne va pas jusqu’a inclure ce que certaines communautés ecclésiales
appellent 'appartenance formelle et canonique a une Eglise, puisque celle-ci n’est pas autorisée
par la plupart des Eglises, bien qu'il y ait quelques exceptions.

La ou cela est possible, les membres d’'un foyer mixte participent ensemble a la vie ecclésiale et
liturgique de I'Eglise de leur conjoint, aussi bien que de leur propre Eglise. En agissant ainsi, un
grand nombre de membres de foyers mixtes — et probablement la plupart — en viennent a
apprécier I'apport original de I'Eglise de leur conjoint ; ils commencent a se sentir accueillis et a
se considérer chez eux dans l'autre communauté. lls se sentent souvent acceptés comme
membres de cette communauté unie d’hommes et de femmes qui prient ensemble, tout en
restant membres a part entiére de leur propre Eglise.

En fait, certains acceptent une fonction ou une responsabilité dans I'Eglise de leur conjoint (par
exemple enseigner le catéchisme, animer un groupe de jeunes, chanter ou jouer d’un instrument,
participer a I'équipe d’accueil). Les foyers mixtes parlent de leur expérience de participation a la
vie de deux communautés ecclésiales comme d’une « double appartenance », d’'une « double
insertion », d’'une « double référence » ou bien — comme I'a suggéré un évéque polonais — d’une
« double solidarité ». Nous reconnaissons que cette appellation ne doit pas étre comprise comme
une définition canonique de double appartenance, mais comme une expérience de réalité vécue.

Les foyers mixtes ont également pris soin d’éviter de devenir ce que certains appellent une

« troisiéme Eglise ». Quand des foyers mixtes se réunissent et célébrent ensemble, ce n’est pas
pour créer une nouvelle Eglise catholique / protestante. Les membres de foyers mixtes, tels qu’ils
se définissent eux-mémes, conservent leurs affiliations ecclésiales, et ainsi « vivent dans leur
mariage les espoirs et les difficultés du chemin vers I'Unité des chrétiens » (pape Jean-Paul Il,
1982).

B.4 « L’appartenance ecclésiale » des enfants de foyers mixtes

La responsabilité premiére de I'éveil a la foi et de I'éducation chrétienne des enfants incombe aux
parents. lIs sont ensemble les premiers éducateurs. Il est naturel que les deux parents souhaitent
partager avec leurs enfants les trésors de la communauté ecclésiale a laquelle ils appartiennent
personnellement.

Par conséquent, I'expérience de « double appartenance » (ou toute autre expression équivalente)



n’est pas vécue de la méme maniére par les conjoints d’'un foyer mixte et par leurs enfants. Dans
leur grande majorité, les parents d’'un foyer mixte ont commencé par appartenir, avant leur
mariage, a une seule communauté ecclésiale et ont eu ensuite a faire le choix conscient de
partager réguliérement la vie et les célébrations de I'Eglise de leur conjoint. lls continuent a se
sentir enracinés dans une tradition. Leurs enfants, au contraire, auront normalement appris a se
sentir chez eux dans les deux traditions de leurs parents. Cela peut étre le cas lorsque les
parents ont décidé de baptiser et d’élever leurs enfants dans I'une des Eglises. Mais c’est encore
plus probable si les parents ont fait de leur mieux pour les élever dans les deux communautés, en
invitant les ministres des deux Eglises a une célébration commune de leur baptéme, et plus tard
peut-étre, en encourageant les enfants a participer aux séances de catéchisme ou
d’enseignement religieux des deux Eglises. Ces enfants, bien entendu, comme leurs parents, ne
peuvent pas étre formellement et canoniquement membres des deux communautés ecclésiales,
mais il peut leur étre trés difficile de prendre la décision de faire leur confirmation ou leur
profession de foi dans une Eglise plutét que dans une autre. Faire un tel choix leur donnerait
I'impression de se couper de I'un de leurs parents et de 'une des communautés ecclésiales dans
laquelle ils se sentent des racines, et a laquelle ils appartiennent. lls peuvent aussi avoir
I'impression d’aller contre le Saint Esprit qui est créateur d’Unité et non pas de division.

C’est en partie pour cette raison que beaucoup de ministres et que certains parents conseillent de
choisir, avant le baptéme, la communauté ecclésiale dont I'enfant sera membre afin d’éviter toute
confusion plus tard. Un tel choix ne doit pas empécher les jeunes de prendre leurs propres
décisions quand ils grandissent. Toutefois, il nous faut entendre ce que nous disent certains de
nos adolescents : « Ce n’est pas nous qui sommes désorientés en refusant de choisir une Eglise
ou l'autre, c’est vous et les générations précédentes qui avez été désorientés en créant la division
des Eglises et en la perpétuant. Le Christ ne voulait qu’'une seule Eglise ».

B.5. Autorité et conscience dans les foyers mixtes

Les foyers mixtes sont, par définition, des « constructeurs de ponts ». lls sont soucieux de ne pas
créer de scandale (au sens le plus profond de « détourner les autres du chemin de la foi »), mais
de travailler en accord avec les ministres et les communautés ou ils pratiquent, en réponse a la
priére du Christ : « QuU’ils soient un ». Par conséquent, ils se trouvent souvent eux-mémes
écartelés entre le « déja la » de I'Unité de leur église domestique et le « pas encore » de la
séparation toujours actuelle des deux communautés ecclésiales dont ils sont membres. Il peut y
avoir conflit entre ce qu'ils souhaitent faire et estiment Iégitime pour l'unité de leur vie familiale et
les regles et attitudes (souvent contradictoires) de leurs deux communautés ecclésiales. Par
exemple, il peut y avoir tension entre leur autorité et responsabilité de parents en ce qui concerne
I’éducation chrétienne de leurs enfants, et 'enseignement et la discipline de leurs deux
communautés respectives.

Il n’est pas toujours facile dans ces circonstances pour les foyers mixtes de faire la distinction
entre ce qu’ils souhaitent, ou ce qui serait le plus simple pour eux, et ce que Dieu les appelle a
faire dans une conscience éclairée. Un grand nombre de regles et de pratiques de nos Eglises
institutionnelles ont été établies avant la mise en marche du mouvement cecuménique et elles ne
réussissent pas a le prendre pleinement en compte. Les foyers mixtes sont heureux de
reconnaitre le principe canonique qui affirme qu’aller au-dela des régles n’est pas toujours aller
contre elles. lls ont été particulierement reconnaissants quand les soucis et les besoins des
foyers mixtes ont été pris en compte par les Eglises, comme, par exemple, dans le Directoire
pour l'application des principes et des normes sur 'oecuménisme de 1993. Nous comprenons
aussi pourquoi on insiste sur le fait que les normes doivent étre appliquées dans certaines
situations pastorales seulement, puisque, comme nous I'avons déja souligné, tous les « foyers
mixtes » n’ont pas les mémes attentes, la méme pratique ecclésiale et les mémes objectifs que
ceux que nous avons appelés pleinement « interconfessionnels ».

C. LA CONTRIBUTION DES FOYERS MIXTES A L’UNITE CHRETIENNE

Dans son testament, le cardinal Mercier écrivait : « Afin d’étre unis I'un a 'autre, nous devons
nous aimer ; pour nous aimer, nous devons nous connaitre ; pour nous connaitre, nous devons
nous rencontrer ». Les foyers mixtes comprennent particulierement bien la justesse de ces mots.

C.1.Les membres des foyers mixtes vivent avec les traditions de leur conjoint

Les dons regus par tous les couples mariés sont 'amour mutuel, 'engagement du mariage qui
soutient cet amour et 'aide a grandir, et une connaissance mutuelle de 'autre que I'on ne peut
acquérir qu’aprés de nombreuses années de vie commune. Un don supplémentaire regu par les
foyers mixtes est leur insertion et leur participation a la vie de leurs deux communautés
ecclésiales. La valeur de cette expérience est inestimable.

Quand les membres d’un foyer mixte se rencontrent pour la premiére fois, chacun d’eux, en tant
qgu’individu, partage le plus souvent I'ignorance et les préjugés de son Eglise. Chacun peut
facilement croire que les différences et les tensions entre les deux communautés ecclésiales, qui



ont été les causes de la séparation dans le passé, sont irréconciliables. Mais parce qu’ils s'aiment
et se respectent, et qu’ils essaient de pardonner les faiblesses de l'autre, ils se mettent
rapidement a aimer et a respecter I'Eglise de I'autre. En apprenant a vivre avec les traditions de
I'Eglise d’'un autre, ils comprennent que toutes les différences ne sont pas séparatrices, mais que
beaucoup sont complémentaires et peuvent conduire a I'enrichissement dans la diversité.

Les conjoints ont au départ deux identités séparées. lls les gardent pendant toute leur vie, mais
en vivant ensemble dans le partage mutuel, ils construiront progressivement — a partir de ces
deux identités — une nouvelle identité familiale dont leurs enfants hériteront. Cette identité
commune sera enracinée dans la Sainte Trinité, la source et le modéle de toute relation d’amour
dans une famille chrétienne. Elle inclura des éléments, des traditions, des attitudes et des
pratiques qui proviennent des deux communautés ecclésiales et que les deux conjoints ont trouvé
valables et utiles. lls peuvent avoir ou ne pas avoir de compétence théologique, mais leur
connaissance concréete de la vie et de la pratique religieuse de la communauté de I'autre n’aura
probablement pas d’équivalent.

C.2. Une compréhension mutuelle toujours plus approfondie

L’engagement d’amour réciproque des deux conjoints les encourage a faire la connaissance de la
communauté ecclésiale de chacun d’eux. Ceci conduit a une compréhension mutuelle toujours
plus approfondie des maniéres de pratiquer, de la vie de I'Eglise, de la doctrine, la spiritualité,
I'autorité et I'éthique. Cela peut contribuer, et souvent cela contribue, a une appréciation mutuelle
de ce qui est regu de 'Eglise de I'autre, et a une compréhension commune de ses faiblesses.

Cela peut aller beaucoup plus loin. Cette immersion dans les valeurs de la communauté de I'autre
peut permettre a un conjoint d’évaluer l'autre Eglise, ses maniéres de parler, ses facons de
penser, d’agir et d’étre. En général, les Eglises n’ont pas réussi a recevoir les textes de
convergence et de consensus élaborés au cours des derniéres décennies par les théologiens
nommeés officiellement. Les chrétiens séparés ont lu ces textes a la lumiére de leurs propres
valeurs, de I'accent mis sur tel ou tel point, du langage utilisé et de la structure de pensée hérités
de I'histoire de leur propre Eglise. Tout ceci provenait d’'une époque révolue de polémiques ou
chaque Eglise se définissait souvent elle-méme par ce qu’une autre Eglise n’était pas.

Les foyers mixtes apprennent concrétement que la vérité n’est pas uniforme, mais que la méme
vérité peut étre exprimée de différentes maniéres ; que trés souvent, plus nous cherchons a
I'exprimer de différentes fagons, plus nous pouvons nous approcher de la réalité. lls ont le temps
et 'occasion d’apprendre que, ce qui apparait au premier abord a I'un des conjoints comme
totalement inacceptable dans I'Eglise de I'autre, peut avoir un cbté positif quand il est regardé
d’un point de vue différent. lls observent que les communautés ecclésiales qui ne sont pas
engagées dans un dialogue sérieux mais conservent une attitude polémique, ont trés souvent
raison dans ce qu’elles affirment sur elles-mémes, mais ont tort dans ce qu’elles refusent de
reconnaitre chez les autres.

C.3. Les foyers mixtes comme signes pour les Eglises sur le chemin de I'Unité

L’existence méme des foyers mixtes constitue un signe visible d’'Unité pour leurs Eglises. Les
foyers mixtes ne le revendiquent pas. lls ne se sont pas mariés dans le but de donner un tel signe
!

Dans le passé, les mariages mixtes étaient un tel point de discorde dans les relations entre les
Eglises qui s’'opposaient, qu’ils étaient considérés comme un contre-témoignage a la vraie Unité.
Parce que bien des Eglises ont aujourd’hui une compréhension de plus en plus approfondie de
leur communion réelle mais imparfaite, elles évaluent de maniéere positive les foyers mixtes
comme signes de la grace de Dieu, comme don fait aux Eglises sur le chemin de I'Unité.

Parmi les caractéristiques de la vie familiale que les foyers mixtes peuvent offrir a leurs Eglises
comme signes visibles sur le chemin de I'Unité, on peut mentionner :

a) unamour qui ne se satisfait pas simplement d’une vie paralléle et séparée, mais qui aspire
a une unité de plus en plus profonde, et la fait grandir ;

b) I'engagement du mariage qui donne une forme juridique a cet amour, le soutient et lui
procure un cadre pour se développer ;

c) lavie partagée sous un méme toit, qui permet au couple d’entrer dans la vie quotidienne et
I'activité de I'autre, pour arriver a mieux connaitre I'autre en profondeur ;

d) le partage des ressources, les décisions prises en commun pour leur bonne gestion, au
bénéfice de la famille et de son entourage ;

e) laréconciliation et le pardon mutuels quand les choses vont mal ;

f) le partage des responsabilités pour I'éducation des enfants, la célébration des étapes de la
foi (baptéme, premiére communion, confirmation ou profession de foi), en restant autant que
possible dans l'unité ;

g) [I'hospitalité envers les autres, et la sensibilité aux besoins particuliers de chacun, afin que
nul ne soit obligé d’agir contre sa conscience.



Les foyers mixtes invitent les Eglises a réfléchir a ces signes et a examiner comment les utiliser,
mutatis mutandis, dans les relations avec 'autre Eglise.

C.4. L’engagement concret des foyers mixtes comme moyen de rapprocher leurs Eglises

Parce que les foyers mixtes s’aiment et élévent leurs enfants dans cet amour, ils sont encouragés
a découvrir leurs traditions ecclésiales respectives et a contribuer ainsi a la guérison des divisions
entre leurs Eglises et a leur progression vers I'Unité. lIs le font de différentes maniéres :

Premiérement, ils rencontrent des membres de la communauté de leur conjoint et ainsi
construisent progressivement des « ponts » de confiance et de compréhension. Cette
communauté découvre que des membres d’une autre confession peuvent étre heureux de
célébrer avec les siens, voire de s’intégrer dans certaines limites. lls deviennent « des nétres » et
non plus seulement un de « ceux d’a c6été » puisqu’ils partagent notre foi sur bien des points. Les
conjoints sont souvent amenés a remplir des taches paroissiales ou a exercer des responsabilités
dans 'Eglise de leur conjoint.

Deuxiemement, ils deviennent des ambassadeurs dont la voix sera entendue et comprise par
leurs amis de l'autre communauté. Par exemple, une femme baptiste expliquera a la
communauté catholique de son mari ce que les baptistes croient au sujet du baptéme et vice-
versa. Du fait de leur présence, les prédicateurs veilleront a ne pas caricaturer les croyances et
pratiques de I'autre communion ecclésiale.

Troisiemement, du fait de leur engagement, les foyers mixtes sont mieux informés que les
couples mono-confessionnels de 'évolution des dialogues entre leurs deux Eglises et peuvent en
parler dans leurs communautés respectives. A une époque ou les responsables cecuméniques se
plaignent que les textes de convergence ne sont pas regus par les Eglises, la contribution des
foyers mixtes peut étre précieuse.

Quatriemement, les membres de foyers mixtes sont proportionnellement beaucoup plus actifs
dans les structures cecuméniques telles que les conseils d’Eglises et les comités bilatéraux que
ceux de familles mono-confessionnelles.

Cinquiémement — et c’est peut-étre le plus important — lors de grandes célébrations, les foyers
mixtes invitent souvent ministres et paroissiens des deux communautés. lls deviennent ainsi des
catalyseurs qui incitent a reconnaitre I'importance et la joie de I'Unité des chrétiens. Cela peut se
produire lors de mariages, de baptémes ou de présentations d’'un enfant, de premiéres
communions, de confirmations ou de professions de foi, d’anniversaires de mariage ou
d’enterrements.

En toutes ces occasions et en bien d’autres encore, les foyers mixtes peuvent contribuer a former
un tissu conjonctif qui soutient, relie et soigne les différentes parties du corps du Christ qui ont été
déchirées ou rompues par nos divisons peccamineuses.

D. RESPONSABILITE PASTORALE ET ACCUEILDES COUPLES

Les responsables de nos Eglises ont insisté sur le fait que la quéte de I'Unité visible de I'Eglise du
Christ n’est pas une option facultative mais qu’elle est constitutive de la vie de chaque chrétien.
Les foyers mixtes ne peuvent remplir leur vocation a étre signe et moyens de I'Unité visible dans
leurs communautés s'ils ne sont pas accueillis, compris et soutenus par leurs familles élargies,
leurs paroisses locales et leurs ministres.

D.1. L’accueil des couples

Dans le passé, les foyers mixtes ont été souvent traités comme un probléme. Ceci a été
particuliérement vrai de ceux qui en avaient la responsabilité pastorale. Les ministres doivent
guider leur troupeau en appliquant les enseignements, les régles, les valeurs et les attitudes de
leur propre communion ecclésiale. Dans les foyers mixtes, ils découvraient des conjoints ou de
futurs conjoints de différentes Eglises, dont les attentes, particulierement dans le domaine de
I'éducation religieuse des enfants et de leur admission a la communion, apparaissaient souvent
en contradiction avec les régles de leur propre Eglise ou avec les normes pastorales existantes.
Les foyers mixtes posaient des problémes qui — sans union des Eglises — s’avéraient en définitive
insolubles.

Dans ce contexte, certains ministres opposaient sans nuance, ni volonté d’encouragement, les
régles de leur Eglise. Ce qui avait pour effet de détourner de nombreux couples des Eglises.
Heureusement, un nombre croissant de ministres les traitent aujourd’hui avec bienveillance et
commencent par essayer de comprendre les espoirs et les attentes de ces couples et ensuite font
ce qu'ils peuvent, dans le cadre des régles de leur Eglise, pour répondre aux besoins des
couples. Méme quand la décision finale (concernant par exemple un accueil a la communion)
n’est pas favorable, il est frappant de voir a quel point I'écoute positive et la compréhension du
ministre font la différence. Cela peut étre le facteur déterminant qui décidera le couple a continuer
de pratiquer (et a devenir un véritable foyer mixte) ou, au contraire, les poussera I'un et l'autre a



s’éloigner de I'Eglise.

Si les foyers mixtes sont accueillis dans leurs deux communautés avec compréhension, leur
caractere interconfessionnel et leur engagement pourront devenir un don et un signe visible
d’espérance pour leurs Eglises sur le chemin de I'Unité.

D.2. Une politique pastorale qui accueille, respecte, et libére les foyers mixtes

Les foyers mixtes cherchent les moyens de participer a la vie de leurs deux communautés afin
que leur grace d’appartenir a deux Eglises et leur appel soient reconnus, respectés et
encouragés. Ceci n’est pas seulement pour le bien du foyer mixte, mais aussi pour la vie de leurs
deux communions ecclésiales. La fréquentation régulieére d’'un des conjoints dans la paroisse de
I'autre ne doit pas étre interprétée comme un pas vers sa « conversion » et encore moins étre
utilisée comme une occasion de prosélytisme. Les conjoints devraient étre accueillis et respectés
pour ce qu'ils sont, et non pas étre tenus a I'écart ou encore submergés de demandes comme
s’ils étaient des experts en cecuménisme.

Dans notre vie ecclésiale, les traditions et régles qui structurent nos communautés respectives
créent frécquemment des points de tension pour les foyers mixtes. Les conjoints souhaitent
participer a la vie et aux activités proposées par les deux Eglises dans les limites de leurs
disponibilités et autant que le leur permet leur conscience et ils ne veulent absolument pas étre
occasion de scandale et de difficulté.

Nous invitons les Eglises a chercher comment nous pouvons prendre part a la vie de nos
communautés et comment nous pouvons étre soutenus sur notre chemin vers une Unité toujours
plus profonde. Comme contribution a ce dialogue, nous soulevons les difficultés suivantes.

D.3. Pastorale commune

Les foyers mixtes reconnaissent que I'effervescence et la complexité du quotidien ne facilitent
pas leur rencontre avec les ministres des deux communautés et I'exercice d’'une pastorale
commune. Celle-ci peut étre particulierement difficile dans le cadre d’'une préparation au mariage
ou les futurs mariés habitent loin I'un de I'autre. Et pourtant, chaque fois que cela est possible,
ceci reste la solution idéale. L’expérience prouve que cela est profitable non seulement au
couple, mais aussi a la relation cecuménique entre les deux ministres.

L’entretien devrait bien sr étre d’ordre pastoral [care]et non pas simplement se borner a des
instructions données au couple concernant la discipline de I'une ou l'autre Eglise. La pastorale
doit prendre en compte la situation des conjoints, leur liberté de conscience en tant qu’individus et
en tant que couple ayant a prendre des décisions communes.

Du fait de la responsabilité mutuelle des couples, la pastorale qui concerne les deux partenaires
ou leurs enfants devrait s’exercer en présence des deux, et si nécessaire de leurs enfants, et non
pas avec un seul qui retransmettrait.

D.4. La préparation au mariage

La plupart des Eglises mettent au point une préparation au mariage pour les couples qui
souhaitent se marier. A I'origine, celle-ci était congue par les communautés pour ceux qui se
mariaient dans leur Eglise. Le style général de ces préparations est semblable dans de
nombreuses communautés a quelques accents pres, et évidemment, la préparation de la
célébration du mariage doit étre adaptée a I'Eglise dans laquelle elle aura lieu.

Cependant, 'augmentation rapide du nombre des mariages mixtes entre chrétiens de différentes
confessions au siécle dernier a été telle que, dans certains lieux, leur nombre dépasse celui des
mariages mono-confessionnels.

C’est un avantage évident pour les fiancés lorsque I'essentiel de leur préparation au mariage est
organisé conjointement par deux Eglises locales travaillant ensemble. En conjuguant leurs efforts,
elles mettent a profit I'expérience de laics et de ministres qui peuvent profiter de leurs
compétences respectives. En certains endroits, les foyers mixtes s’investissent dans cette
préparation au mariage.

D.5. L’éducation des enfants dans un foyer mixte

L’une des responsabilités les plus difficiles a exercer pour des parents aujourd’hui est bien
I'éducation religieuse et spirituelle de leurs enfants. Pour les foyers mixtes, il y a des défis
supplémentaires dont il parait judicieux de discuter avant le mariage. L’expérience montre
cependant que les époux ne devraient pas étre contraints de prendre une décision finale
concernant le baptéme et I'’éducation religieuse de leurs enfants avant leur mariage. Il n’est pas
rare que 'un ou l'autre change d’avis au moment de la naissance du bébé. Une décision prise de
maniére abstraite avant le mariage peut sembler moins opportune quelques années aprés lors
d’'une naissance dans un contexte différent.

Les foyers mixtes sont reconnaissants pour I'évolution du droit canonique de I'Eglise catholique



depuis le Concile Vatican Il concernant I'éducation religieuse des enfants. lls apprécient
également les instructions qui spécifient que la promesse demandée n’est pas absolue, et que le
conjoint membre d’une autre Eglise peut également se sentir en conscience dans I'obligation
d’élever ses enfants dans sa propre Eglise. Il est également précisé que I'unité indissoluble du
mariage est la chose la plus importante et que si celle-ci est menacée, le partenaire catholique ne
peut étre pénalisé si ses enfants sont éduqués chrétiennement dans une autre Eglise.

Malgré ces changements, la question de I'éducation religieuse des enfants est encore trop
souvent abordée de fagon conflictuelle. Nous nous demandons si I'utilisation du mot

« promesse » est judicieuse. De nombreux foyers mixtes pensent que la seule demande qui
devrait étre faite serait que le ministre atteste que le conjoint qui est membre de son Eglise a bien
le désir de transmettre la foi a ses enfants. Le choix de I'Eglise a laquelle confier le baptéme et
I’éducation religieuse devrait revenir uniquement aux parents pendant les premieres années de
I'enfant. En grandissant, les enfants prennent leurs propres décisions compte tenu de leur
éducation.

L’initiation chrétienne est un processus de développement compris differemment dans chaque
confession et souvent ponctué par les étapes du baptéme, de la profession de foi ou de la
confirmation et de la premiére communion. De nombreux parents de foyers mixtes (et leurs
enfants quand ils grandissent) souhaitent que ces étapes soient vécues autant que possible
comme des événements cecuméniques au cours desquels les deux Eglises puissent avoir un réle
bien identifiable. lls savent qu’il y a déja une communion (koinonia) partielle entre leurs deux
Eglises et espérent que de leur vivant cela progressera vers une pleine communion.

D.6. Célébrations communes de mariages, de baptémes, de premiéres communions, de
confirmations et de funérailles

L’une des évolutions les plus encourageantes de ces derniéres années pour les foyers mixtes a
été I'acceptation de plus en plus fréquente de ministres de toutes confessions de participer
ensemble a des mariages interconfessionnels. Cette évolution a été facilitée par le fait que, dans
I'Eglise d’Occident, on considére que les époux eux-mémes sont les ministres du mariage et que
le prétre ou le pasteur n’est que le témoin du mariage et celui qui préside la célébration au nom
de I'Eglise. Ceci aide a la reconnaissance du mariage par les deux communautés concernées et
crée un précédent pour d’autres célébrations communes a I'avenir.

La plupart des Eglises qui baptisent les petits enfants reconnaissent le baptéme des autres
Eglises, mais il est surprenant de constater que peu de célébrations se font en présence de
ministres et de fideles des différentes communautés ecclésiales. La plupart de ces célébrations
communes sont organisées pour le baptéme d’enfants de foyers mixtes. Normalement, seul un
des ministres administrera le baptéme, mais le ministre de I'autre Eglise peut accomplir d’autres
parties du rituel. Parfois, le baptéme est consigné dans les registres des deux Eglises des
parents. Dans certains pays a été élaboré un certificat de baptéme chrétien sur lequel figure la
liste des Eglises qui I'acceptent comme preuve d’un baptéme chrétien.

Parce que la reconnaissance mutuelle du baptéme est un des fondements du mouvement
cecumeénique, les foyers mixtes aimeraient que les Eglises s’appuient sur ce fondement. En dépit
de problémes évidents d’ordre pratique, les Eglises de différentes traditions ne pourraient-elles
pas envisager davantage de célébrations communes de baptémes pour des enfants non issus de
foyers mixtes ? Ces célébrations ne seraient-elles pas I'occasion pour des chrétiens de réaffirmer
ensemble leurs promesses baptismales ?

Il y a également un nombre croissant de mariages entre membres d’Eglises qui ne baptisent que
des adultes et d’Eglises qui baptisent également les enfants. Certaines de ces familles
souhaiteraient une célébration commune au cours de laquelle elles pourraient rendre grace
publiquement pour la naissance de leur enfant, prier pour sa croissance dans la vie de leurs deux
communautés ecclésiales et se confier elles-mé&mes a Dieu pour cette nouvelle étape. Il y a dans
I'histoire de I'Eglise primitive suffisamment d’exemples de parents chrétiens retardant le baptéme
de leurs enfants jusqu’a ce qu’ils aient 'dge de professer personnellement la foi ; ce type de
célébration, bien qu’inhabituel, devrait étre autorisé et méme encouragé dans ce genre de
familles.

Du fait que toutes les Eglises ne reconnaissent pas la validité du ministére des autres Eglises, il
n’y a pas de reconnaissance mutuelle de la confirmation. Dans certains pays, cela représente
pour les jeunes de familles interconfessionnelles un défi considérable. Méme s'il n’est pas permis
d’avoir une célébration commune de la confirmation, il devrait étre possible pour un ministre et sa
communauté de prendre une part active au cours de la célébration de la confirmation dans I'autre
Eglise.

Méme si I'hospitalité eucharistique n’est possible qu’en des occasions trés particuliéres, il y a
souvent un profond désir spirituel pour le conjoint d’'une Eglise d’étre admis a la communion dans
l'autre Eglise, lorsque son enfant fait sa premieére communion. Les deux parents ont accompagné
I'enfant jusqu’a cet instant, et celui-ci pourrait se sentir hésitant et peu soutenu si ses deux
parents ne peuvent communier ensemble avec lui. La catéchése de la communion présentée a
nos enfants leur apprend que Jésus les invite a sa table, ce qui les améne a se poser la question



de I'exclusion d’un de leurs parents issu de I'autre communion ecclésiale. C’est en de telles
occasions que le scandale (au sens néo-testamentaire) de la division de nos Eglises frappe nos
enfants et peut leur apparaitre comme une barriére insurmontable. Leurs questions perdurent
bien aprés la cérémonie !

Les funérailles sont également des occasions lors desquelles les foyers mixtes ont profondément
besoin que les ministres et leurs deux communautés soient rassemblés pour rendre grace pour la
vie du conjoint ou parent qui s’est éteint, pour le confier a Dieu et pour soutenir ceux qui restent.

D.7. L’hospitalité eucharistique

Dans le passé, la plupart des communions ecclésiales ont réservé 'accés a la table eucharistique
a leurs membres ou, au mieux, aux membres des Eglises dont la doctrine et les pratiques étaient
trés proches des leurs. Pourtant, petit a petit, les Eglises anglicanes et protestantes (a quelques
exceptions pres) ont accepté que d’autres chrétiens communient avec eux.

De nombreux foyers mixtes, lorsque I'un des conjoints est catholique et I'autre membre d’une
autre communauté chrétienne, ressentent un véritable besoin spirituel de communier ensemble
pour affermir I'unité de leur église domestique. Parce que de telles familles ont déja en commun
les sacrements du baptéme et du mariage, I'Eglise catholique a commencé, dans les années qui
ont suivi le Concile Vatican Il, a prendre en compte leur aspiration a une communion partagée.
Une telle hospitalité eucharistique reste exceptionnelle dans I'Eglise catholique et n’est autorisée
que dans certaines conditions et dans certains cas particuliers.

Tous les membres de foyers mixtes ne souhaitent pas communier dans I'Eglise de I'autre.
Certains ont des conceptions de I'eucharistie si différentes qu’ils se sentiraient compromis s'ils
communiaient dans l'autre Eglise. D’autres considérent la communion comme I'expression d’une
relation spirituelle entre Dieu et I'individu, sans signification communautaire particuliére. Mais de
nombreux foyers mixtes non seulement désirent communier ensemble, mais ressentent une
véritable urgence spirituelle a le faire. Tout en étant reconnaissants chaque fois que I'hospitalité
eucharistique est accordée, ils souhaitent vivre ce partage a chaque eucharistie.

lls sont heureux que certains responsables catholiques aient reconnu ce besoin et cherchent les
moyens d’'y répondre. Dans d’autres lieux, les autorités catholiques ont réservé ces partages a
certaines familles et a certaines occasions, apparemment pour en garder le caractére

« exceptionnel ». Pourtant bien des foyers mixtes plaideraient qu’ils sont des cas exceptionnels et
que I'’hospitalité eucharistique ne doit pas étre réservée a quelques rares occasions.

L’Eglise catholique n’autorise pas ses fideles a recevoir la communion dans d’autres confessions
dont elle ne reconnait pas la validité des ministéres. C’est pour cette raison qu’elle ne peut
accorder d’autorisation ni pour des cas particuliers, ni en des occasions particulieres. Les autres
chrétiens qui ont le souci de I'Unité chrétienne comprendront que cette Unité ne progressera pas
si 'on attend que les évéques et prétres catholiques romains donnent de telles permissions.

Par ailleurs, il n’est pas exclu que, dans un foyer mixte, le conjoint catholique — suivant en cela sa
conscience et reconnaissant que le ministére et les sacrements de 'autre Eglise portent du fruit —
estime que, dans son cas, le partage eucharistique est spirituellement nécessaire. Un tel partage
ne respecte pas la norme qui établit que la communion eucharistique n’est possible que la ou il y
a communion ecclésiale. Mais cela ne compromettrait pas son appartenance a sa propre Eglise
et ne serait pas considéré comme une négation de la foi de celle-ci. Les foyers mixtes ont été
particulierement reconnaissants aux conférences épiscopales qui ont affirmé cela clairement.

E. CONCLUSION

Les foyers mixtes se sentent trés encouragés lorsque leurs communions ecclésiales ne les
considérent plus comme des problémes, mais comme des pionniers de I'Unité chrétienne. lls sont
appelés a témoigner par leur vie, par leurs actions et leurs paroles, en faveur de 'unité
fondamentale — en croissance — de tout le peuple chrétien et a partager une vie commune dans
I'Eglise pour la réconciliation de nos Eglises.

Notes

B.3.  « Eglise domestique » : voir Vatican Il, Lumen Gentium, n° 11. Dans son discours aux foyers mixtes, lors du
rassemblement mondial @ Genéve en 1998, Konrad Raiser les désigna comme « Eglises de maison » (cf Foyers Mixtes n° 122,
pp. 28-37).

B.4. ligne 1 : voir Vatican Il, Gravissimum Educationis, n° 3 repris par I'exhortation Familiaris Consortio (1981), n° 36.

C. Le cardinal Mercier, archevéque de Malines, présida les Conversations de Malines entre membres de I'Eglise d’Angleterre et
de I'Eglise catholique de 1921 & 1925.

C.1. § 3 : voir Heinrich FRIES et Karl RAHNER, Unity of the Churches : an Actual Possibility (1985); Einigung der Kirchen — reale
Méglichkeit (1983).

C.2. § 3: Jean XXIII a 'ouverture du Concile Vatican Il : « Autre est le dép6t lui-méme de la foi, c’est-a-dire les vérités contenues
dans notre vénérable doctrine, et autre est la forme sous laquelle ces vérités sont énoncées, en leur conservant toutefois le méme
sens et la méme portée » (11 octobre 1962).

C.4.§7: « Les mariages mixtes, si souvent considérés comme un probléme, doivent plutot étre vus comme le tissu conjonctif par
excellence entre les communautés chrétiennes séparées. Ainsi, les conjoints méritent de recevoir toute I'aide pastorale possible
pour partager, autant que faire se peut, la vie des deux communautés dans lesquelles ils sont impliqués, et les amener a se



rencontrer », « L'unité de I'Eglise : le but et le chemin » (Foi et Constitution, Accra, 1974), trad. frang. dans Istina, 1975, p. 213.

D. On peut lire a ce sujet I'encyclique Ut Unum Sint de Jean-Paul Il (1995), en particulier le n° 2. Déja en 1920 la Conférence
(anglicane) de Lambeth avait lancé un appel « a tout le peuple chrétien ». Cf René Beaupére, L’'cecuménisme, 1991, p. 20.

D.7. § 2: Vatican Il, Unitatis Redintegratio, n° 8; Directoire pour I'application des principes et régles sur 'oecuménisme, 1993,
n° 131, 159, 160.

D.7. § 4 : Note sur I'hospitalité eucharistique de la Commission épiscopale pour I'Unité des chrétiens de I'épiscopat frangais, 1983,
texte publié dans la revue Foyers Mixtes, n° 71 (avril/juin 1986), pp. 36-38.

D.7. § 6 : la méme Note cite le Synode des diocéses allemands a Wurzburg en 1976.



