DIRE LA VERITE DANS L'AMOUR : L'AUTORITE D'ENSEIGNEMENT
CHEZ LES CATHOLIQUES ET LES METHODISTES

) Rapport de la Commission mixte
Eglise catholique romaine-Conseil méthodiste mondial 1997-2001*

Septieme série
Préface

Au cours des cing derniéres années la Commission mixte de I'Eglise catholique romaine et du
Conseil méthodiste mondial a étudié l'exercice du magistére d'enseignement dans 1'Eglise et
par 'Eglise. Elle a ainsi poursuivi l'accord enregistré dans ses déclarations précédentes, La
Parole de vie (1996) et, antérieurement, La tradition apostolique (1991). Les thémes du Saint-
Esprit et de I'Eglise, étudiés dans les phases précédentes de ce dialogue, conduisent
maintenant a la question plus précise de savoir comment la foi qui vient des apdtres est
transmise de génération en génération de telle maniere que tous les fideles continuent
d'adhérer a la révélation qui est venue en Jésus-Christ. Le ministére d'enseignement dans
I'Eglise est un moyen particulier de cette transmission, un moyen d'assurer la fidélité non
seulement dans la foi mais aussi dans les formules de foi. La présente déclaration apporte une
piece de plus a une mosaique qui s'est ¢laborée lentement, et qui montre I'articulation des
divers éléments qui, par la puissance du Saint-Esprit, contribuent & la vie de 'Eglise en tant
que porteur fidele de la révélation de Jésus-Christ aux générations successives.

I1 n'est pas inutile de dire un mot de la structure générale du présent rapport, qui s'écarte un
peu du modele habituel dans les dialogues bilatéraux. L'introduction indique la dynamique
biblique qui a stimulé le travail de la Commission au long de ces cinq années. L'ensemble du
document se compose de deux parties qui ne sont pas de méme nature. La premicre expose
sous forme systématique ce sur quoi la Commission juge un accord possible entre catholiques
et méthodistes en matiere d'enseignement normatif, notant au passage les divergences qui
subsistent et certaines questions que chaque partie aimerait poser a l'autre. La deuxiéme partie
décrit les interprétations et les pratiques actuelles respectives du méthodisme et du
catholicisme, mais dans un style qui se veut plus aisément intelligible pour le partenaire et
pour d'autres. Idéalement, le lecteur qui prend connaissance du rapport sans savoir grand-
chose de I'un des partenaires ou méme des deux lira d'abord cette deuxiéme partie descriptive
du rapport pour y revenir ensuite, afin de voir quels progres et quels défis la premicre partie
systématique représente. La conclusion générale du rapport fait la synthése des observations
concernant les données communes au catholicisme et au méthodisme, et formule les
différences qui demeurent en termes de travail encore a faire.

La Commission mixte a connu a la fois changements dans sa composition et continuité, sans
cesser de jouir d'excellentes relations de travail et, une fois de plus, du climat de confiance
mutuelle qui nait de la dévotion au Seigneur commun et au méme but, c'est-a-dire la
recherche de " la pleine communion dans la foi, la mission et la vie sacramentelle " entre nos
Eglises. Nous avons réfléchi ensemble, écrit ensemble, prié ensemble, et assisté
respectueusement aux célébrations eucharistiques les uns des autres.

Le présent document est I'ceuvre d'une Commission mixte dont les membres sont
officiellement mandatés par le Conseil pontifical pour la promotion de I'Unité des chrétiens et
par le Conseil méthodiste mondial. Nous présentons respectueusement ce rapport a nos
mandants et les prions d'en faire I'évaluation.

16 novembre 2000



Michael PUTNEY,
evéque de Townsville (Australie)
Co-président catholique

Geoffrey WAINWRIGHT
Professeur de théologie chrétienne,
Duke University

Co-président méthodiste

STATUT DE CE DOCUMENT

Le rapport ici publié est le travail de la Commission mixte de dialogue entre I'Eglise
catholique romaine et le Conseil mondial méthodiste. C'est un texte de cette commission. Les
autorités qui ont constitué cette commission ont autoris¢ la publication de ce rapport en vue de
sa large discussion. Ce n'est pas une déclaration autoritative de I'Eglise catholique ou du
Conseil mondial méthodiste, qui évalueront ce texte et prendront position en temps opportun.

Ephésiens 4, 1-16

" Je vous y exhorte donc dans le Seigneur, moi qui suis prisonnier : accordez votre vie a
l'appel que vous avez regu ; en toute humilité et douceur, avec patience, supportez-vous les
uns les autres dans 'amour ; appliquez-vous a garder 1'unité de l'esprit par le lien de la paix. Il
y aun seul corps et un seul Esprit, de méme que votre vocation vous a appelés a une seule
espérance ; un seul Seigneur, une seule foi, un seul baptéme ; un seul Dieu et Pére de tous, qui
régne sur tous, agit par tous, et demeure en tous. A chacun de nous cependant la grice a été
donnée selon la mesure du don du Christ. D'ou cette parole : Monté dans les hauteurs, il a
capturé des prisonniers ; il a fait des dons aux hommes. Il est monté ! Qu'est-ce a dire, sinon
qu'il est aussi descendu en bas sur la terre ? Celui qui est descendu, est aussi celui qui est
monté plus haut que tous les cieux, afin de remplir I'univers. Et les dons qu'il a faits, ce sont
des apotres, des prophetes, des évangélistes, des pasteurs et catéchétes, afin de mettre les
saints en état d'accomplir le ministére pour batir le corps du Christ, jusqu'a ce que nous
parvenions tous ensemble a 1'unité dans la foi et dans la connaissance du Fils de Dieu, a I'état
d'adultes, a la taille du Christ dans sa plénitude. Ainsi, nous ne serons plus des enfants,
ballottés, menés a la dérive a tout vent de doctrine, joués par les hommes et leur astuce a
fourvoyer dans l'erreur. Mais, confessant la vérité dans I'amour, nous grandirons a tous égards
vers celui qui est la téte, Christ. Et c'est de lui que le corps tout entier, coordonné et bien uni
grace a toutes les articulations qui le desservent, selon une activité répartie a la mesure de
chacun, réalise sa propre croissance pour se construire lui-méme dans 1'amour " (T.O.B.).



Introduction

1.L'Epitre aux Ephésiens célébre I'accomplissement du dessein de la grice divine de réunir un
jour toutes choses sous la souveraineté de Jésus-Christ, a la louange et a la gloire de Dieu le
Pére. La parole de vérité, qui est 'Evangile du salut, est maintenant préchée, et ceux qui la
recoivent dans la foi sont incorporés au Christ et obtiennent déja de siéger avec lui dans les
cieux. Tant que la consommation se fait attendre, I'Apdtre trouve nécessaire d'exhorter les
croyants a tenir fermement ce qui leur a été donné par le Saint-Esprit en anticipation de la fin.
Ce qui était recommandé¢ par I'Apdtre aux chrétiens d'Ephése menacés de désunion peut
s'appliquer a des générations ultérieures désireuses de remédier aux divisions qui, de fait, se
sont malheureusement produites. Dans cet espoir, la Commission mixte s'est tournée en
particulier vers le quatriéme chapitre de L'Epitre aux Ephésiens, cherchant & se guider sur
I'Ecriture dans son effort pour résoudre les différences entre méthodistes et catholiques sur la
question de l'autorité d'enseignement dans I'Eglise.

2. Selon Ephésiens 4, 4-6, I'unité de la communauté chrétienne est fondée sur la septuple unité
reconnue dans 1'Eglise et dont celle-ci dépend pour son existence. L'Eglise, en tant que corps
du Christ, est une unité dans la diversité, vivifiée par un seul Esprit, répondant a une unique
espérance et soumise a un seul Seigneur et Chef, Jésus-Christ, par la foi qui est célébrée dans
I'unique rite du baptéme a la gloire du seul Dieu et Pére de tous. Les thémes majeurs de la
doctrine chrétienne apparaissent par la comme propriétés d'un organisme vivant de croyances.
Ainsi le chapitre d'ouverture du rapport de la Commission articule la foi christologique et
trinitaire fondamentale que les catholiques et les méthodistes ont en commun, qui est fondée
sur les Ecritures, confessée ensemble dans les credos cecuméniques, incarnée dans les liturgies
respectives des Eglises et annoncée au monde comme 1'Evangile de son salut.

3. Dans le deuxi¢me chapitre de son présent rapport, la Commission traite spécialement du
Saint-Esprit en tant qu'agent de 1'unité (Ep 4, 3), soulignant ainsi la dimension
pneumatologique qui a marqué son travail a partir du rapport de 1981. L'Eglise est vue a
présent comme la communauté prophétique de Dieu, munie de 1'onction de I'Esprit de Vérité.
Par le sceau du Saint-Esprit elle est gardée dans une seule et méme vérité, de telle maniere
que tous les chrétiens peuvent activement répondre a la vocation de porter témoignage a
I'Evangile qui apporte I'espoir du salut & I'humanité.

4. La vocation commune des chrétiens n'exclut nullement dans I'Eglise une diversité de dons
et de fonctions compatibles entre elles. Ephésiens 4, 7-11 énumére une variété de charismes
accordés a 'Eglise par le Christ monté au ciel pour I'institution de ministéres particuliers,
destinés a édifier le Corps et a équiper tout le Peuple de Dieu pour sa mission dans le monde.
La liste de L'Epitre comprend principalement des fonctions en rapport avec la proclamation et
l'enseignement de la Parole. De méme, le rapport de la Commission a ensuite un chapitre dans
lequel méthodistes et catholiques essaient de développer une interprétation commune des
questions historiquement controversées, touchant les maniéres et les modes par lesquels, dans
des circonstances toujours changeantes, on arrive a un discernement exact de la vérité de
I'Evangile, et on accomplit sa proclamation avec autorité.

5. Ephésiens 4, 12-14 dit que le but des fonctions d'enseignement est de promouvoir cette "
unité dans la foi et dans la connaissance du Fils de Dieu " qui est I'indication de la maturité
dans la vie des croyants. Une telle maturité est révélée par la certitude et la stabilité en matiere
de foi et par la capacité de distinguer entre enseignements justes et erronés. L'accord sur la
vérité de I'Evangile est une composante fondamentale de la visée du dialogue entre
catholiques et méthodistes : " pleine communion de foi, de mission et de vie sacramentelle ".

6. " Dire la vérité dans I'amour " (Ephésiens 4, 15) est le titre du rapport de la Commission : il
exprime a la fois I'esprit dans lequel le dialogue s'est déroulé et le résultat qu'on en attend.
L'Apétre presse les croyants de se défaire de toute amertume, irritation, colere, éclats de voix,



injures, calomnie, de toute espéce de méchanceté (4, 31) et de cultiver au contraire les vertus
d'humilité, de douceur et de patience (4, 2). Du fait que le Christ incarne 1'amour et la vérité
de Dieu, I'amour est partie intégrante de la vérité, et la vérité partie intégrante de I'amour. En
poursuivant assidiiment de concert I'un et I'autre, on ne pourra que renforcer la crédibilité du
témoignage chrétien commun rendu au dessein d'amour de Dieu, qui dans la Parole et dans
'Esprit s'est donn¢ et continue de se donner lui-méme a I'humanité. Telle est la vérité de
I'Evangile.

PREMIERE PARTIE I.

L'Eglise comme Communion dans I'Amour et la Verité

Objet et source de l'enseignement

7." Dieu a tellement aimé le monde qu'il a envoyé son Fils et le Saint-Esprit pour nous attirer
a la communion avec lui. Cette participation a la vie de Dieu qui a résulté de la mission du
Fils et du Saint-Esprit a trouvé expression dans une koinonia (communion, communauté)
visible des disciples du Christ, I'Eglise ". Cette description indique a la fois le contenu central
ou l'objet de l'enseignement de I'Eglise et la source ultime de l'autorité d'enseigner. Puisque
l'objet central de I'enseignement est Dieu révélé en Jésus-Christ, qui est aussi la source ultime
de l'autorité, la doctrine chrétienne est inséparablement christologique et trinitaire.
Catholiques et méthodistes sont en mesure de faire les déclarations communes suivantes,
compte tenu des nuances indiquées.

Christologie

8. Etant donné la maniére dont, selon les Ecritures, Dieu est entré dans I'histoire humaine, la
doctrine de I'Eglise est centrée sur le Christ. Elle découle de I'identification de Jésus de
Nazareth comme le Sauveur attendu par Israél, le Peuple de Dieu dont l'histoire est racontée
dans la Bible. La vie, le ministére, la mort et la résurrection de Jésus, et la proclamation de la
seigneurie du Christ Ressuscité étaient le sujet central de I'enseignement pour la premicre
génération de croyants chrétiens, comme on le voit dans le Nouveau Testament. Cela doit le
demeurer pour toutes les générations suivantes dans 1'Eglise. Chaque fois que nous parlons de
Jésus-Christ dans notre enseignement nous suivons les conciles patristiques en 1'identifiant
comme la Deuxi¢me Personne de la Trinité, qui s'est faite chair.

Trinité

9. Dans une perspective qui vise la réalité ultime au-dela et a l'intérieur de tout ce qui est
visible, le ceeur de la doctrine chrétienne est que la divinité est trois Personnes qui sont
distinctes 1'une de I'autre, mais de telle maniére que 1'étre divin est parfaitement présent en
chacune d'elles. Le Dieu seul et unique qui fut proclamé et manifesté dans 1I'Ancien Testament
est révélé dans le Nouveau comme le Pére de Notre Seigneur Jésus-Christ ; Jésus est connu
comme le Fils éternel du Pere, son Verbe créateur qui s'est fait chair ; et leur Esprit éternel est
manifesté comme celui qui a parlé par les prophétes, inspiré les Ecritures, et est senti comme
présence divine qui agit dans la vie humaine et dans tout I'univers.

Les (Euvres de Dieu



10. Bien qu'elle consideére tous les actes de Dieu comme engageant toutes les trois Personnes
de la Trinité, la réflexion chrétienne guidée par les Ecritures a rattaché les ceuvres de Dieu a
des Personnes divines spécifiques. L'acte de création est attribué au Pére, la rédemption de la
race d'Adam au Christ, nouvel Adam, la conduite de I'Eglise et la sanctification des croyants
au Saint-Esprit. On enseigne aux fidéles & lire non seulement le " livre de 1'Ecriture " comme
recueil inspiré de la révélation divine, mais également, a sa lumicre, le " livre de la nature ",
qui montre les traces de la puissance créatrice et présente des images et des analogies des
Personnes divines, et le " livre de I'dme ", la plus haute image créée de Dieu sur terre (imago
Dei), qui a été abimée par le péché mais restaurée en Christ. De cette maniére, les chrétiens
sont amenés a contempler la divinité comme 1'agent ultime et la providence aimante et
compatissante qui soutient toutes choses dans 1'étre, et ils recherchent la volonté de Dieu pour
leur vie.

Les Symboles de foi

11. L'Eglise chrétienne confesse le Symbole des Apétres et celui de Nicée-Constantinople, qui
sont christologiques et trinitaires. [Is nomment le Pére, le Fils, et le Saint-Esprit, et ils mettent
la vie, la mort et la résurrection du Verbe incarné au centre des articles de la foi. Les symboles
de foi donnent corps a 1'enseignement biblique sur Dieu et le Christ. Leur confession est
incorporée aux liturgies de I'Eglise, notamment le Symbole des Apétres dans le rite baptismal
de l'initiation chrétienne, et le Credo de Nicée dans le culte de I'assemblée. Les symboles
fonctionnent aussi comme régle de foi (regula fidei) normative pour l'enseignement
conciliaire et tout enseignement officiel.

Les notes de I'Eglise

12. Le Credo de Nicée-Constantinople appelle 'Eglise une, sainte, catholique et apostolique.
L'Eglise que Jésus a fondée est la communion (koinonia) de tous les croyants rassemblée en
Christ. Elle se sait elle-méme le Peuple de Dieu racheté, I' Israél rénové. Elle est donc une et
sainte. En tant que communion universelle des fideles, " depuis Abel le juste jusqu'au dernier
des élus ", 'Eglise est catholique, destinée a embrasser toute I'humanité rachetée. Parce que ce
fut principalement par les apdtres de Jésus - les douze, saint Paul et les autres missionnaires -
que les paiens furent greffés sur le tronc d'Isra€l (cf. Rm 11) par la prédication de la Parole,
I'Eglise est apostolique.

L'Eglise comme communion

13. L'Eglise est désignée dans I'Ecriture sainte par de nombreuses images et métaphores qui
éclairent sa réalit¢é comme communion. Plusieurs raisons expliquent la faveur accordée a
l'image biblique de I'Eglise comme Corps du Christ. Elle était soulignée par saint Paul (cf. 1
Co 10, 14-17 ; 12, 12-30 ; Rm 12, 4-6), et elle se relie étroitement au corps eucharistique du
Christ et a 'image de 1'Eglise comme épouse de Dieu. Au cceur de la liturgie et de la piété
chrétiennes, 1'Eucharistie comme communion avec le Christ concrétise la doctrine de I'Eglise
comme communion. L'image de 1'Eglise comme épouse de Dieu renouvelle la perspective
d'Israél comme épouse divine et anticipe 'accomplissement eschatologique de 'Eglise.

14. Que I'Eglise soit une communion s'enracine incontestablement dans le dessein de Dieu
Trinité, en qui l'unité et la pluralité de trois s'impliquent réciproquement inséparablement. Ce
caractére de 'Eglise est fondé dans la création elle-méme puisque la race humaine, par la
volonté du Créateur, est & la fois une et diverse. En tant que communion, 1'Eglise relie tous les
croyants a Dieu et les uns aux autres, sur le modé¢le et par la grace des trois Personnes qui sont
un seul Etre éternel. La communion des fideles dans le temps et dans I'espace existe dans la
Parole de Dieu et est unie par le lien de I'Esprit. C'est une communion dans les réalités saintes
que sont les sacrements de la grace, et en premier lieu dans le baptéme et dans I'Eucharistie.



15. Les images bibliques de I'Eglise convergent sur un point : I'Eglise procéde de 1'auto-
communication de Dieu qui, dans l'incarnation, vient participer a la vie de 'humanité et lui
donne part a sa propre vie une et trine. Elle se comprend par 1a elle-méme comme le domaine
de I'Esprit, conformément a la formule des premiers symboles baptismaux : " Je crois... dans
le Saint-Esprit dans la sainte Eglise... " La présence interne et le témoignage de 1'Esprit dans
le coeur des chrétiens demeurent invisibles, mais toute la vie de la communauté se situe
publiquement sous la Parole de Dieu qui est son guide et son juge ; et elle est destinée a
rendre gloire a Dieu le Pére.

Primauté de la Parole

16. La Parole a la primauté dans I'Eglise. Le Logos éternel, par l'incarnation, a apporté a
I'humanité la révélation finale de Dieu, et est devenu le Rédempteur du monde et le Seigneur
de 'Eglise. Le Verbe éternel fait chair est la norme ultime de toute la vie et la doctrine de
I'Eglise, orientant tout ce qui est fait et enseigné dans I'Eglise vers la louange et l'adoration de
Dieu le Pére, par la grace et la puissance du Saint-Esprit. Au dernier jour, ceux qui vivent en
Christ seront élevés dans son Royaume, qui " n'aura pas de fin ".

Ecriture

17. La Parole est présente dans la proclamation de I'Evangile et dans I'initiation, I'éducation et
la formation des croyants. Dans la proclamation et l'instruction la Parole écrite dans les
Ecritures prime toutes les formulations ultérieures de la révélation divine. Elle fournit une
norme permanente de la croyance, d'autant plus nécessaire que la prédication missionnaire de
I'Evangile dans de nouvelles nations et des temps nouveaux requiert que le message soit
communiqué de maniére renouvelée dans les diverses cultures du monde. Elle est le point de
référence pour les décisions normatives qui doivent étre prises lorsque débats et
interprétations divergentes de la doctrine menacent la formulation juste et la transmission
correcte de 'Evangile.

Tradition

18. La Parole est présente dans la Tradition en tant que communication de 'Evangile a de
nouvelles générations de croyants. La tradition est " 1'histoire de cet environnement continu de
grace dans et par lequel vivent tous les chrétiens ", elle trouve son " expression centrale " dans
I'Ecriture, et elle sera toujours fidéle au message biblique. Puisqu'elles préservent la
proclamation de la nouvelle du salut par les prophétes et les apotres, les Ecritures sont en
méme temps le modele et le cceur de la Tradition. Dans cette Tradition, par laquelle la Parole
est transmise d'age en age, la Parole est lue, proclamée, expliquée et célébrée. La Tradition
acquiert une valeur normative lorsque sa fidélité a la norme biblique et au Verbe éternel est
reconnue. " L'Ecriture a été produite au sein de la Tradition, pourtant I'Ecriture est normative
pour la Tradition. L'une n'est intelligible que dans les termes de 1'autre ". Qu'il y ait harmonie
entre I'Ecriture, la Tradition et la vie chrétienne de foi et de culte fait partie de la
compréhension de soi de 'Eglise et cela est inhérent & la maniére dont 1'Eglise, dans le Saint-
Esprit, se transmet de génération en génération. Il y a une convergence croissante entre
méthodistes et catholiques sur ce que le Pape Jean-Paul II a appelé " la relation entre la sainte
Ecriture, en tant qu'autorité supréme en maticre de foi et la sainte Tradition, comme
indispensable a l'interprétation de la Parole de Dieu ".

Maintenue dans la Vérité

19. Dans I'histoire de I'Eglise il devint urgent de choisir entre les traditions divergentes et les
interprétations opposées de I'Evangile. Un ministére au service d'un tel choix existait aux



temps apostoliques (cf. Ac 15) ; et il prit une forme particuliére dans les premiers siecles,
lorsqu'a I'échelon local la sollicitude pastorale fut confiée a un collége de presbytres sous la
présidence d'un évéque, les évéques formant eux-mémes un collége au plan universel, auquel
le Siége romain présidait " dans la charité " (en agape). Dans I'Eglise catholique, les évéques
continuent d'exercer ce ministére a la téte d'une église particuliere (diocése), qu'ils
administrent et conduisent dans la foi, le culte et le t¢émoignage. Lorsque réunis en concile, et
lorsque dans leurs églises locales on constate qu'ils enseignent les mémes doctrines, ils
exercent une responsabilité magistérielle au nom de I'Eglise universelle. Dans les
circonstances historiques qui étaient les leurs, John Wesley et les méthodistes avaient
conscience d'une semblable responsabilité lorsqu'ils constituaient un modele selon lequel la
direction de I'enseignement est exercée par la Conférence et par les surintendants agissant en
son nom.

20. La vérité de 'Evangile et les doctrines qui I'expriment ne peuvent étre préservées
fidelement sans l'assistance de I'Esprit. Les catholiques et les méthodistes ont désiré
ardemment invoquer I'Esprit, et ils ont confiance dans sa grace infaillible. Dans I'Eglise
catholique, ce souci de vérité et de fidélité a son point de convergence dans un " charisme de
vérité et de foi indéfectibles " donné aux évéques pour le bien de 'Eglise universelle. Ce don
prend diverses formes, comme lorsque I'enseignement ordinaire de tous les évéques est
reconnu comme €tant unanime, ou lorsqu'il arrive, en certaines occasions, malgré tout rares,
qu'une doctrine soit proclamée " infailliblement " par un concile ou par 1'évéque de Rome
dans les conditions définies par le premier Concile du Vatican pour les définitions ex
cathedra. En vertu de ce " charisme de vérité et de foi indéfectibles " I'Evangile est proclamé
sans altération en dépit des péchés et des insuffisances des membres et des dirigeants de
I'Eglise. Un témoignage vivant a été rendu a cette foi au long des siécles par des saints et des
savants, mais aussi par des croyants ordinaires, dont certains sont honorés comme " docteurs
de 'Eglise ".

21. Dans leur souci de la vérité de 1'Evangile les méthodistes ont trouvé assurance dans la
conduite de I'Esprit manifesté¢ dans des hommes de Dieu tels que John Wesley lui-méme, dans
des événements providentiels tels que la Réforme, et dans des assemblées comme les premiers
Conciles et les Conférences méthodistes. En exercant leur fonction d'enseignement, ces
Conférences formulent des déclarations doctrinales répondant aux besoins, mais sans leur
attribuer d'étre absolument garanties contre toute erreur. Les méthodistes se congoivent eux-
mémes comme soumis a l'obligation d'accepter comme faisant autorité ce qu'on peut
clairement montrer étre en accord avec les Ecritures.

Enseigner la Vérité

22. Méthodistes et catholiques acceptent les Ecritures, les Symboles et les décrets doctrinaux
des premiers Conciles cecuméniques. Dans I'Eglise catholique, d'autres développements
doctrinaux ont eu lieu grace a d'autres décrets et constitutions conciliaires, et par des
déclarations faites par des synodes d'évéques et par I'évéque de Rome et les services qui
l'assistent dans sa sollicitude pour toutes les Eglises. Dans le méthodisme on croit que les
saintes Ecritures contiennent tout ce qui est nécessaire au salut. En méme temps la lecture
méthodiste de I'Ecriture se guide sur les Symboles et les Conciles anciens ainsi que sur
certains textes de référence, tels les Sermons de John Wesley, ses Notes sur le Nouveau
Testament et les Articles de Religion. Les Conférences méthodistes ont charge d'interpréter la
doctrine. Les méthodistes comme les catholiques affirment que toute doctrine doit rester
soumise a la Parole de Dieu, par rapport a laquelle on doit vérifier la valeur de son contenu. .

23. " Puisque le coeur de I'Evangile et centre de la foi est 'amour de Dieu révélé dans la
rédemption, toutes nos formulations de la foi doivent dériver de la foi en Christ, qui est notre



salut et le fondement de notre foi ". Pour les catholiques et les méthodistes, les doctrines de
foi s'ordonnent en fonction de leur rapport a ce centre. Le Décret sur 1'ceccuménisme du
Deuxieme Concile du Vatican parle d'une " hiérarchie des vérités ", et John Wesley d'une "
analogie de la foi " ou d'un " grand schéma de doctrine ". Les méthodistes et les catholiques
distinguent aussi entre doctrines et opinions théologiques, mais il y a parfois divergence sur la
catégorie dans laquelle placer tel ou tel enseignement.

24. Un moment essentiel dans le processus de la Tradition est celui de la réception de la
doctrine par le Peuple de Dieu. Comme I'a dit notre Commission mixte, " un critére qui
permet de juger qu'un nouveau développement dans I'enseignement chrétien est conforme a
I'Evangile est sa réception durable par I'ensemble de 'Eglise ". Dans l'enseignement
catholique, l'accord des fideles n'est pas une condition de la vérité, mais l'assentiment de
I'Eglise ne peut manquer d'étre donné, non seulement & I'Evangile préché et expliqué
quotidiennement mais aussi aux définitions doctrinales destinées a en assurer l'intégrité. 11 se
développe une confiance mutuelle et une reconnaissance commune que le Saint-Esprit est a
l'ceuvre a tous les niveaux de la communauté. Néanmoins le " charisme de la foi et de la vérité
indéfectibles " ne garantit pas la perfection du langage. Dans la pratique méthodiste, les
Conférences ont le dernier mot dans l'interprétation de la doctrine, dans le cadre de leurs
normes doctrinales. Les méthodistes ne doutent pas que I'enseignement de leur Conférence
fermement enraciné dans les sources doctrinales normatives sera accepté. La précision et la
réforme de I'enseignement font partie d'un processus continu a travers les Conférences.
Lorsque 1'Eglise voit que l'enseignement d'une session de la Conférence aurait besoin d'une
meilleure formulation, il reviendra a la session suivante de la Conférence de faire le
nécessaire. Nous admettons de part et d'autre que I'Eglise a constamment besoin de
renouvellement dans son enseignement et dans sa vie.

Théologie

25. L'adhésion & I'Evangile est entiérement I'ccuvre de la grace divine, et la foi qui nait engage
totalement les personnes qui croient. Elle devient alors le point de départ de la réflexion sur
I'Evangile, lorsque diverses cultures en font l'appropriation. Du fait que la réception de la
doctrine a lieu dans les cultures des croyants, elle donne naissance a une variété d'orientations
qui conduisent éventuellement a des systemes théologiques divers. Le ministére des
théologiens doit chercher les réponses appropriées aux questions implicites ou explicites
relatives a la foi chrétienne, articuler la foi et la culture de maniére intellectuellement
cohérente, explorer les profondeurs de la doctrine, organiser les connaissances des saints en
synthéses satisfaisantes, éduquer les membres de 1'Eglise en vue de la contemplation des
mystéres divins et assister les responsables de 1'Eglise, au plan local comme dans leurs
assemblées conciliaires, a formuler et a précher I'Evangile en fidélité a la Parole de Dieu
écrite et transmise. Les théologiens et les dirigeants de I'Eglise sont ainsi appelés ensemble a
servir l'unité de la foi chrétienne et a promouvoir une diversité légitime dans la théologie, la
liturgie et le droit, diversité qui illustre la vie et la pratique de communautés spécifiques et qui
enrichit la catholicité de 'Eglise.

La regle de la priére

26. La foi de la koinonia chrétienne s'exprime dans son culte. Comme le dit I'hymne
wesleyen, la Céne du Seigneur est une occasion privilégiée pour 1'Eglise pour se réaliser
comme Corps du Christ : Jésus, nous obéissons A ta derniére parole, a ton amour, De la
manicre que tu as toi-méme prescrite Nous venons ici a ta rencontre, Seigneur. Ici, la
corrélation entre le corps sacramentel et le corps ecclésial apparait a la fois nécessaire et
indissoluble. Dans I'assemblée liturgique, 'Evangile est préché, les sacrements sont célébrés,
les fideles sont un dans la pricre, les bénédictions sont partagées, les dons spirituels échangés,



les inspirations communiquées, les peines et les souffrances adoucies par la compassion, les
espoirs mis en commun. En sortant du culte pour aller au monde, les fideles sont un, non
seulement dans la foi et la croyance mais aussi dans l'amour ; la " régle de la priére ", la foi
qu'ils ont chantée, demeure avec eux comme leur régle de croyance et de vie ; des rapports
privilégiés se nouent, par encouragement et émulation mutuels, dans des spiritualités et des
maniéres distinctes d'étre chrétien, dans des sociétés religieuses qui suivent une regle
commune et se vouent a un projet commun de pricre et d'ceuvres charitables, et dans beaucoup
de formes de témoignage (apostolat, évangélisme) pour les besoins de la société
contemporaine.

L'Eglise comme mission

27. Comme au moment de I'Ascension, I'Eglise continue d'étre envoyée aujourd'hui par le
Sauveur pour " faire des disciples de toutes les nations " (Mt 28,19). Par le Verbe fait chair,
les apotres et les autres disciples regurent de Dieu la mission pour laquelle le Saint-Esprit les
€quipa a la Pentecote. A partir des apdtres, la mission a €té transmise a tout le corps de
I'Eglise ; et 'Esprit, qui agit comme 'I'Ame de 1'Eglise’, a été recu par les fidéles, confirmant
leur baptéme, leur rendant le Christ présent, les conduisant au Pére. En entendant précher
I'Evangile, les chrétiens réalisent que la mission n'est pas la vocation exclusive de quelques-
uns mais celle de la communauté entiére et de ses membres, laics et ordonnés, selon leurs
dons et leurs aptitudes. Tous doivent vivre selon I'Evangile partout et tout le temps, chez eux
et dans leurs lieux de travail et de loisir, de sorte qu'on puisse véritablement voir toute 'Eglise
chrétienne comme envoyée par Dieu a I'humanité. Jésus, en effet, a promis que si les disciples
s'aiment les uns les autres le monde croira qu'ils sont ses disciples (cf. Jn ; 13, 35). Pour
apporter efficacement I'Evangile & toutes les créatures, 'Eglise dépend de la grace divine. En
outre, elle est consciente de sa propre contradiction intime lorsque l'accomplissement de sa
mission est entravé par le péché, le manque de vision, les désaccords, le découragement ou la
peur. La grace de Dieu ne cesse d'étre donnée, car le Saint-Esprit est constamment a 1'ceuvre,
rendant I'Eglise et les fidéles capables d'accomplir leurs vocations regues de Dieu.

L'impératif ceccuménique

28. La visée ultime de la mission est de servir le projet divin de salut pour tous les hommes.
De méme que 1'Eglise aspire & I'unité de ses membres dans l'amour et prie pour cela dans la
liturgie, ainsi attend-elle dans 1'espérance les dons spirituels qui la meéneront a un plus haut
degré de sainteté, une plus évidente plénitude de catholicité, et une plus grande fidélité dans
l'apostolicité. La recherche de la perfection dans les notes de I'Eglise données par Dieu
implique un impératif cecuménique. Toutes les Eglises chrétiennes sont tenues de prier et de
travailler en vue d'une restauration éventuelle de 1'unité organique. Des visionnaires
méthodistes depuis John R. Mott ont été parmi les pionniers du mouvement cecuménique
moderne ; et les Eglises méthodistes ont pris a coeur le rétablissement de la pleine unité
visible des chrétiens. Le Deuxieme Concile du Vatican, de méme, a engagé irrévocablement
I'Eglise catholique dans la poursuite du méme but, engagement que le Pape Jean-Paul II a
renouvelé avec passion dans son encyclique Ut unum sint (1995). Les catholiques et les
méthodistes ont ainsi commencé a connaitre une " union dans l'affection " sur la voie de cette
" union externe entieére " que Wesley en son temps osait a peine espérer.

II. LA COMMUNAUTE PROPHETIQUE DE DIEU,
OINTE DE L'ESPRIT DE VERITE



29. Les méthodistes et les catholiques romains sont unis dans l'espérance que le Saint-Esprit
conduira tous les croyants a la vérité, les réunissant en une communion avec le Christ qui est
personnellement " la voie, la vérité et la vie" (Jn 14, 6). Le Deuxiéme Concile du Vatican
souligna de nouveau l'enseignement catholique sur la place du Saint-Esprit au cceur de la vie,
du culte et de la mission de I'Eglise du Christ : " L'Esprit habite dans 'Eglise et dans le cceur
des fideles comme dans un temple (cf. 1 Co 3, 16 ; 6, 19), en eux il prie et atteste leur
condition d'enfants de Dieu par adoption (cf. Ga 4, 6 ; Rm 8, 15-16 , 26). Cette Eglise qu'il
introduit dans la vérité tout enticre (cf. Jn 16, 13) et a laquelle il assure 1'unité dans la
communion et le service, il I'équipe et la dirige grace a la diversité des dons hiérarchiques et
charismatiques, il I'orne de ses fruits (cf. Ep 4,11-12 ;1 Co 12,4 ; Ga 5, 22). Par la vertu de
I'Evangile, il rajeunit I'Eglise et la renouvelle sans cesse, I'acheminant a l'union parfaite avec
son époux ". Les Wesley affirmaient la méme vérité :

Chef de ton Eglise, toi dont I'Esprit remplit

Et coule en toute ame fidéle,

Les unit en amour mystique, et les scelle en un, et sanctifie le tout. ...
Répands sur tous le don promis Réponds au cri universel : " Viens ! "

Le lien entre I'Esprit et I'Eglise a toujours été essentiel a la vie de 'Eglise ; au troisiéme siécle,
par exemple, on demandait a Rome a ceux que 1'on baptisait : " Crois-tu au Saint-Esprit dans
la sainte Eglise ? " Ceci a des implications particuliéres pour le discernement de la vérité chez
les disciples de Jésus. C'est toute 'Eglise qui est dotée de I'Esprit de vérité, et c'est toute
I'Eglise, de différentes maniéres et par différents dons, que I'Esprit conduit & la vérité tout
entiere. Le discernement de la vérité et de la volonté de Dieu reléve de tout le Peuple de Dieu,
laics et ministres ordonnés, sous la conduite du Saint-Esprit.

Ointe dans la Vérité

30. Dans I'Ancien Testament, Dieu parle par des prophétes individuels, chacun inspiré par son
Esprit. Par le prophéte Joél, Dieu promit le Jour du Seigneur, ou il répandrait son Esprit sur
toute I'humanité :

Apres cela,

je répandrai mon Esprit sur toute chair.

Vos fils et vos filles prophétiseront, vos vieillards auront des songes,
vos jeunes gens auront des visions.

Méme sur les serviteurs et les servantes,

en ce temps-la je répandrai mon Esprit (Joél 3, 1-2).

31. Pierre comprend les événements extraordinaires du jour de la Pentecote comme
I'accomplissement de la prophétie de Joél (cf. Ac 2, 14-21). La nouvelle communauté des
croyants dans le Christ ressuscité, son Eglise, est ointe par I'Esprit de vérité répandu, selon la
promesse de Jésus (cf. Jn 14, 16 s. ; 15, 26 ; 16, 13). Bien qu'il y ait encore dans 1'Eglise des
particuliers qui ont des dons spéciaux de prophétie (cf. Ac 11,27 ; 15,32, et 21, 10-11), toute
la communauté est prophétique, de méme que toute la communauté est royale et sacerdotale
(cf.1 P 2,9s.), parce que I'Eglise est le Corps du Christ, si intimement uni a lui par I'Esprit
que les croyants peuvent se dire eux-mémes " en Christ ". Jésus est le maitre qui enseigne le



peuple avec autorité (Cf. Mc 1, 22, 27 : Lc 10, 25). Il est 'oint, reconnu comme le prophéte
longtemps attendu, envoyé¢ par Dieu le Péere apres une longue lignée de propheétes (cf. Mt 21,
11;Lc7,16;In6, 14,7, 40). Par notre incorporation en Christ par 1'eau et le Saint-Esprit,
nous sommes unis au Christ, le " grand prophéte ", et nous avons part a son rdle prophétique.

32. Notre Commission a déja affirmé ce point dans ses documents précédents : " L'Esprit
guide le développement de I'Eglise. A toute époque, en tant que Paraclet, il nous remet en
mémoire tout ce que Jésus a dit, nous conduit dans toute la vérité, et nous rend capables de
témoigner du salut en Christ ". Maintenir le Peuple de Dieu dans la vérité est " I'ceuvre
aimante de I'Esprit dans I'Eglise ". L'Esprit est vu comme le " fil invisible qui court a travers
toute l'ceuvre de I'Eglise dans le monde, rendant nos esprits capables d'entendre et de recevoir
la Parole, leur donnant la lumiére pour comprendre la Parole, et nous donnant des langues
pour dire la Parole ". C'est parce que les fideles sont " en Christ et avec le Christ " qu' " ils
regoivent I'Esprit et sont dans I'Esprit ". Cet Esprit apporte dans 1'Eglise " des dons abondants
de perception et d'intelligence ". Sous la puissante conduite de 1'amour de Dieu " le
discernement de la volonté de Dieu est a la charge de tout le Peuple de Dieu ". A cause de
cette présence puissante de 1'Esprit de vérité, " la communauté qui proclame devient elle-
méme un Evangile vivant que tous peuvent entendre ".

33. D'autres aspects de cette doctrine commune ont été exprimés dans nos dialogues respectifs
avec la Communion anglicane. Le Saint-Esprit garde I'Eglise sous la seigneurie du Christ, qui
n'abandonne jamais son peuple en dépit des faiblesses de ses membres qui ne sont que trop
évidentes. La mission de I'Eglise de proclamer et de conserver I'Evangile implique tout le
Peuple de Dieu, les laics aussi bien que les ministres ordonnés : " Le Peuple de Dieu est
comme tel porteur de la Tradition vivante. Dans les situations changeantes qui posent a
I'Evangile de nouveaux défis, le discernement, I'actualisation et la communication de la Parole
de Dieu sont la responsabilité de tout le Peuple de Dieu. Le Saint-Esprit opére par tous les
membres de la communauté, se servant des dons qu'il fait a chacun pour le bien de tous ".
Quelques uns, pourtant, " peuvent redécouvrir ou percevoir plus clairement que d'autres
certains aspects de la vérité du salut ". Nous avons donc besoin de " créer les conditions
nécessaires pour promouvoir un laicat et un clergé préparés et engagés, tous deux étant
nécessaires 4 la vie et a la mission d'une Eglise fidéle ".

34. Chacune de nos Eglises affirme le role des fidéles laics comme témoins essentiels de
I'Evangile : " Tous les chrétiens sont appelés a servir partout ou le Christ veut qu'ils servent et
témoignent en paroles et en actes qui guérissent et libérent ". Le Christ continue d'exercer sa
fonction prophétique non seulement par les ministres ordonnés " mais aussi par les laics dont
il fait ses témoins en les munissant du sens de la foi et de la grace de la parole (cf. Ac 2, 17-18
: Ap 19,10), afin que brille dans la vie quotidienne, familiale et sociale la force de I'Evangile

n

35. Plusieurs points vitaux émergent. C'est le Saint-Esprit qui donne a tout le Peuple de Dieu
de pouvoir ceuvrer pour le témoignage et la mission. Le corps entier des croyants, laics et
ordonnés, est appelé a la tache de la proclamation de I'Evangile. C'est I'Eglise entiére qui
demeure enracinée dans une communion de foi et de vie avec les apdtres eux-mémes, fidele a
leur enseignement et a leur mission.

Demeurer dans la Vérité

36. Parce que les fidéles du Christ sont incorporés en lui par le baptéme, ils ont part a sa
fonction sacerdotale, prophétique et royale, ensemble comme communauté de foi, et
individuellement chacun a sa maniére personnelle. " Tous les fideles ont part a la
compréhension et a la transmission de la vérité révélée. Ils ont regu I'onction du Saint-Esprit,



qui les instruit et les guide vers la vérité tout entiere ". La " tache théologique est individuelle
et sociale " et " requiert la participation de tous ... car la mission de I'Eglise doit étre remplie
par quiconque est appelé a étre disciple ".

37. Que I'Eglise " demeure dans la vérité " est le fruit de la présence puissante et multiforme
du Saint-Esprit dans et parmi ceux qui croient en Jésus-Christ. L'Esprit de vérité éveille et
soutient en tout croyant un sens, un instinct qui vient de Dieu. Ce don est un aspect du don de
la foi. Il met les croyants a méme de reconnaitre la Parole de Dieu et d'y répondre, de
discerner la vérité de l'erreur en maticre de foi et de meeurs, d'approfondir ce qu'ils croient et
d'appliquer leur foi a la vie quotidienne. L'Esprit, cependant, ne garantit pas a chaque
personne l'exercice de son " sens de la foi " (sensus fidei). Les individus et les groupes
peuvent dévier de la vérité et de la sainteté: 1'Eglise qui pérégrine est aujourd’hui comme elle
I'a toujours été, une communauté de saints et de pécheurs. Tout " Je crois " personnel doit
participer pleinement au " nous croyons " communautaire de I'Eglise du Christ : " La foi est
toujours personnelle mais jamais privée, car la foi incorpore l'individu croyant a la
communauté¢ de foi ". C'est la foi commune de tout le Peuple de Dieu qui est protégée de
l'erreur par la présence permanente du Saint-Esprit. Les "fideles " sont ceux qui, idéalement,
sont remplis du don divin de la foi, une foi qui est celle de I'Eglise du Christ, son corps oint
par 1'Esprit de vérité.

38. Dans sa déclaration sur l'autorité, en 1978, ce qui était alors le Comité anglais catholique
romain-méthodiste affirmait que les méthodistes et les catholiques " sont d'accord que Jésus a
promis sa présence et sa protection a I'Eglise jusqu'a la fin des temps ; a cet effet il promit
l'assistance perpétuelle de 1'Esprit de vérité ; les puissances de l'enfer ne prévaudront pas
contre elle ". Les catholiques et les méthodistes enseignent que l'autorité absolue n'appartient
proprement qu'a Dieu qui s'est révélé lui-méme suprémement dans le Verbe incarné, Jésus-
Christ. Nous affirmons ensemble que cette révélation nous est communiquée par des témoins
qui, par l'appel et le don de Dieu, ont part a I'autorité divine. On trouve leur témoignage avant
tout dans la prédication apostolique, dans 1'Ecriture, et dans divers organes de 'Eglise
historique.

Préservée dans la Vérité

39. Les méthodistes et les catholiques croient que 1'Esprit préserve dans I'Eglise du Christ la
révélation donnée pour notre salut, bien que nous ne soyons pas encore tout-a-fait d'accord sur
les doctrines a considérer comme essentielles. Nous reconnaissons les uns et les autres dans
les Ecritures notre norme premiére et permanente, dont l'interprétation authentique reléve de
la voix vivante de la Tradition. Nous affirmons aussi ensemble a la fois la fragilité humaine et
l'indéfectibilité, donnée par Dieu, de 'Eglise du Christ. Le trésor du mystére du Christ est
contenu dans les vases de terre de I'existence quotidienne de 1'Eglise pérégrinante, qui est une
communauté en besoin constant de purification et de réforme.

40. Les méthodistes insistent sur le fait que, parce que les hommes en tant que créatures et
pécheurs sont faillibles, " les t¢émoins humains ne peuvent jamais en principe €tre jamais
exempts de la possibilité de I'erreur, et que 'autorité du témoignage est dans cette mesure
toujours susceptible d'étre mise en question ". Les méthodistes, cependant, ont confiance que
" Dieu garde toujours des témoins suffisamment fidéles a lui-méme pour que la connaissance
salutaire de lui-méme soit toujours accessible. Lorsqu'ils cherchent la vérité de Dieu et sa
volonté sur eux dans des situations particuliéres, les méthodistes croient qu'ils sont conduits
par le Saint-Esprit ".

41. Les catholiques insistent sur le fait qu'afin de garder son Eglise dans la pureté de la foi
apostolique, le Christ partage son don personnel d'infaillibilité avec sa communauté, de
manicre qu'elle adhere sans fléchir a cette foi, et transmette infailliblement de génération en
génération ce qui a été¢ " transmis depuis les apdtres ". C'est toute la communauté des



croyants, unie avec le Christ par I'Esprit, qui recoit le charisme de 1'infaillibilité (protection de
l'erreur). Quand la communauté est unie dans la foi, " des évéques au dernier des fideles ", sa
foi ne peut étre dans l'erreur. Les deux conciles du Vatican ont enseigné que lorsque les
éveéques avec le Pape a leur téte, ou le Pape comme successeur de Pierre et chef du collége des
évéques, définissent une doctrine de foi avec autorité, c'est le charisme méme d'infaillibilité
de 'Eglise qui opére en eux d'une maniére spéciale. Toute protection de ce genre contre
l'erreur est totalement don de Dieu a son Eglise, I'Esprit de vérité étant fort au sein de la
faiblesse des croyants. Son but est d'assurer le service fidéle de I'Eglise de proclamer la Bonne
nouvelle de Jésus-Christ au monde entier.

42. Les catholiques et les méthodistes croient que Dieu seul est la vérité absolue. Tous les
membres de I'Eglise sur terre sont des pécheurs et des créatures faillibles, et ont besoin de la
miséricorde de Dieu. L'Eglise est totalement dépendante de la présence active du Saint-Esprit
dans tous les aspects de sa vie et de son enseignement.

Coopérateurs dans la Vérité

43. Toute la communauté de foi est scellée par le don du Saint-Esprit. C'est le méme Esprit
qui ¢éveille le " sens de la foi " en chaque croyant, et qui guide et garde les maitres chargés de
l'enseignement officiel dans 1'Eglise. Le discernement normatif de la vérité ne peut se passer
de prendre en compte le sens commun de tous les fideles : cette participation est quelque
chose de bien plus riche qu'un simple sondage d'opinion ou un referendum sur les questions
de foi. Les croyants sont tous ensemble " coopérateurs de la vérité " (3 Jn 8), co-responsables
du discernement et de la proclamation de la vérité de I'Evangile, toujours sous la puissance
directrice de I'Esprit de vérité. Discerner et proclamer avec autorité ne peut jamais étre
compris comme il faut a part de I'onction par 1'Esprit de tous les baptisés, individuellement et
ensemble.

44. " Demeurer dans la vérité " est un processus dynamique animé par 1'Esprit. Tout croyant a
un rdle a jouer, écoutant la Parole de Dieu parlée de fagon nouvelle a chaque génération et y
réfléchissant. Les intuitions providentielles des individus et des groupes de chrétiens peuvent
enrichir I'Eglise pérégrinante par une pénétration plus profonde dans la vérité de I'Evangile : "
Cette Tradition qui vient des apdtres se poursuit dans I'Eglise sous 'assistance du Saint-Esprit.
En effet, la perception des choses aussi bien que des paroles transmises s'accroit, soit par la
contemplation et I'étude des croyants, 'qui méditent ces choses dans leur coeur' (cf. Lc 2,
19.51), soit par l'intelligence intérieure qu'ils éprouvent des choses spirituelles, soit par la
prédication de ceux qui, avec la succession apostolique, recurent un charisme certain de vérité
". En termes plus poétiques,

Viens, Esprit Saint, inspire nos cceurs, Que nous €prouvions ton influence ; Source de
l'ancienne ardeur prophétique, Fontaine de vie et d'amour.

Nous connaitrons Dieu par lui-méme, Si tu brilles en nous, Et sondes, avec tous tes saints ici-
bas, Les profondeurs de I'amour divin.

45. A cause de I'onction de toute la communauté de foi par I'Esprit de vérité, tout chrétien a
part a la fonction du Christ comme prophete et maitre, en totale dépendance du Christ, et
ayant besoin d'écouter sa parole de vie. Il ne devrait pas y avoir de conflit dans le Peuple
prophétique de Dieu entre le role du laicat et celui des ministres ordonnés, car " il y a dans
I'Eglise diversité de ministéres, mais unité de mission ". Les dons divers conférés par I'Esprit
servent a I'édification du Corps du Christ " jusqu'a ce que nous parvenions tous ensemble a
I'unité dans la foi et dans la connaissance du Fils de Dieu, a 1'état d'adultes, a la taille du Christ
dans sa plénitude " (Ep 4, 13). Les perspectives catholiques romaines et méthodistes a ce sujet



sont exposées dans le dernier document de notre Commission, La Parole de vie : " Wesley
savait que dans l'esprit et le coeur de tout croyant chrétien profondément convaincu le Saint-
Esprit est toujours a I'ceuvre, reliant I'exercice des dons spirituels de chacun a l'exercice de
dons complémentaires chez tous les autres membres du Corps du Christ, I'Eglise " (§ 57). "
Dans la perspective de Vatican I, cette action de I'Esprit amene une interdépendance avec
communion entre l'instinct spirituel du corps entier des fidéles et les responsables chargés de
poser des actes normatifs de discernement de ce qui est ou n'est pas fidele a la tradition
chrétienne " (§ 58).

Appelée par la Vérité

46. L'interaction entre la communauté conduite par 1'Esprit et l'individu rempli de I'Esprit
commence au baptéme, lorsque la communauté rassemblée, rendant présent le Corps du
Christ, invoque le Saint-Esprit sur celui qui va étre baptisé :

Répands ton Saint-Esprit

Que celui qui va étre baptisé dans cette eau

Meure au péché,

Soit ressuscité avec le Christ,

Et naisse a la vie nouvelle dans la famille de ton Eglise.

De méme, quand les catholiques sont confirmés et les méthodistes recus comme membres a
part entiére, la communauté prie pour que le candidat soit confirmé par le Saint-Esprit et
puisse persévérer toujours dans le service de Dieu. Tous les fideéles recoivent ainsi I'onction
du Saint-Esprit et sont constamment renouvelés par cet Esprit dans le partage de I'eucharistie,
comme " Corps du Christ et communauté du Saint-Esprit ". Le Saint-Esprit est invoqué aussi
d'une maniére particuliére sur ceux en qui on a reconnu l'appel a la charge du ministére
ordonné.

47. Tous les fidéles sont appelés et oints par I'Esprit pour proclamer I'Evangile. Cette
proclamation exige toujours une proclamation claire et sans équivoque de notre foi que "
Jésus est Seigneur ". La foi de I'Eglise, sa " permanence dans la vérité ", s'exprime en paroles
mais est proclamée également par le témoignage des actes (cf. 1 P 2, 12). Par le témoignage
sans paroles les chrétiens peuvent " soulever des questions irrésistibles dans le cceur de ceux
qui voient comme ils s'aiment". Ce rayonnement du témoignage est une proclamation
silencieuse, puissante et efficace de la Bonne nouvelle, inspirée et rendue possible par 1'Esprit
de vérité. 'Demeurer dans la vérité' n'inclut pas seulement " dire la vérité dans l'amour ", mais
aussi " faire la vérité dans I'amour " (Ep 4, 15).

ITII. LES MOYENS DE GRACE, LES SERVITEURS
DU CHRIST ET DE SON EGLISE

48. Les méthodistes et les catholiques romains tiennent que la communauté entiére des
croyants est appelée ensemble par Dieu notre Pére, placée sous la seigneurie du Christ
ressuscité, unie au Christ comme son Corps, et a le Saint-Esprit comme source de son unité de
vie, de culte et de témoignage. Dans le dessein du Pére pour I'Eglise, chacun des croyants doit



participer a la mission du Fils et du Saint-Esprit, apportant a toute I'humanité l'effusion de
I'amour de Dieu, qui embrasse tout et transforme tout. L'Eglise est une " communauté a la fois
de culte et de mission ". Elle est une communauté de foi appelée a précher et a proclamer au
monde I'Evangile de Jésus-Christ, " bonne nouvelle d'une grande joie pour tous les peuples "
(Lc 2, 10). Les catholiques et les méthodistes sont fermement unis dans la conviction
passionnée que I'Evangile est offert a tous. La tache de diffuser 'Evangile est paralysée si les
croyants ne sont pas vraiment un dans 'Evangile du Christ, unis dans I'amour et la vérité.
Notre connexion et communion les uns avec les autres sert notre croissance vers la sainteté et
notre participation a la mission de Dieu. La croissance dans l'unité est 'ceuvre du Saint-Esprit
qui conduit les croyants dans tout I'amour et dans toute la vérité. Comme 1'affirmait notre
Commission en 1981, " maintenir le Peuple de Dieu dans la vérité est I'ccuvre aimante de
I'Esprit dans I'Eglise ". Les méthodistes et les catholiques sont d'accord que Jésus a promis sa
présence et sa protection a 'Eglise jusqu'a la fin des temps. Il continue de doter son Eglise de
I'Esprit de vérité et de sainteté. La fidélité de Dieu signifie que les puissances du mal ne
prévaudront jamais contre I'Eglise lorsqu'elle s'adonne & sa mission pour le salut du monde
(cf. Mt 16, 18).

Serviteurs et agents de Dieu

49. L'Eglise du Christ est totalement dépendante du don libre de la grice de Dieu pour tout
aspect de sa vie et de son activité. Sans le Christ nous ne pouvons rien faire (cf. Jn 15, 5). Les
méthodistes et les catholiques sont cependant d'accord que Dieu ceuvrea travers les hommes
en tant que serviteurs, signes et instruments de sa présence et de son action. Quoiqu'il ne soit
pas limité a de tels modes d'agir, nous affirmons joyeusement ensemble qu'il choisit librement
d'ceuvrer en se servant de communautés humaines et d'individus, rendus aptes a cela par sa
grace. L'Eglise entiére est appelée a étre un canal de la grace de Dieu au monde ; au sein de
I'Eglise les individus et les institutions deviennent agents du Seigneur et ainsi serviteurs de
leurs fréres et sceurs. De tels ministéres sont un don de Dieu a son Eglise.

L'unité dans la diversité

50. 11 y a toujours eu une grande variété de services dans I'Eglise, exercés par des laics et des
ministres ordonnés en étroite coopération. Les dons divers dans le Corps du Christ sont
complémentaires et servent ensemble la communion et la connexion de I'Eglise dans l'amour
et la vérité. Ephésiens 4, 11 témoigne du ministére des apotres, des prophétes, des
¢vangélistes, des pasteurs et des docteurs. Romains 12, 7-8 parle du ministére, de
I'enseignement, de 1'exhortation et de la direction comme de dons. 1 Corinthiens 12 montre
que les dons du Saint-Esprit forment un ensemble et doivent étre exercés en harmonie. Le
Nouveau Testament souligne de facon répétée que leur but est de servir tout le Corps du
Christ, rendant la communauté des croyants capable de remplir la mission qui lui est donnée
par le Christ dans et pour le monde.

51. Le ministere de supervision (épiscope) est d'une importance clé parmi ces formes de
service. La direction pastorale a toujours comporté d'enseigner et de précher avec autorité, car
l'unité dans I'amour et I'unité dans la vérité vont ensemble. Les méthodistes et les catholiques
affirment ensemble la place qu'occupe dans la communauté des croyants les ministres
responsables de la communion et connexion dans I'amour et la vérité, agents autorisés du
discernement et de la proclamation de la vérité de I'Evangile. Dans I'ancienne Eglise le
ministeére de la direction pastorale et doctrinale était exercé principalement par les évéques.
Dans la communion catholique, le collége des évéques uni au Pape exerce la direction
supréme. Chez les méthodistes, c'est la Conférence qui exerce la direction avec pleine autorité
dans I'Eglise pour la formulation et l'interprétation de la doctrine. Dans ces structures du
service magistériel ou a coté d'elles, il y a toujours eu des personnages charismatiques, dont le
ministére personnel a été vital pour la vie de I'Eglise du Christ. John Wesley fut certainement
lui-méme un tel personnage. Catholiques et méthodistes affirment ensemble que Dieu choisit



de se servir de telles personnes aussi bien que de structures visibles pour toucher la vie de son
Peuple.

Moyens de grace

52." Le Verbe s'est fait chair et il a habité¢ parmi nous " (Jn 1, 14). Le Fils de Dieu est entré
dans I'histoire humaine comme 1'un de nous, prenant sur lui la vie et la souffrance humaines.
Sur le modele de l'incarnation, Dieu continue de rendre visible I'Invisible, et il appelle les
hommes et les femmes a étre les signes et les canaux de la présence divine. Un point vital
d'accord entre les méthodistes et les catholiques romains est le besoin d'une participation libre
et active, par la grace, a l'ccuvre de salut de Dieu. " En appelant les disciples et en donnant le
Saint-Esprit, Dieu s'est engagé a ceuvrer avec son peuple (2 Co 1, 5-7 ; 6, 1). Les premiers
chrétiens savaient qu'ils étaient appelés a participer a la mission de Dieu et a proclamer le
régne de Dieu comme Jésus l'avait fait (Lc 10,9 ; 11 ; Jn 20, 20-3). La vocation de I'Eglise
reste la méme ". Ceci est vrai non seulement de l'action de Dieu par I'Eglise pour le salut de
toute I'humanité, mais aussi au sein de la communauté de I'Eglise. Dieu choisit d'ceuvrer avec,
dans et par divers ministres et leurs ministéres. Les croyants deviennent coopérateurs de Dieu
(cf. 1 Co 3,9), travaillant avec Dieu et Dieu travaillant en eux (cf. 2 Co 6, 1). En tout ceci ils
s'appuient sur la primauté de grace de Dieu, par-dessus qui I'emporte sur toutes les faiblesses
et limitations humaines, et sur la présence invisible, active et puissante du Saint-Esprit qui
souffle ou il veut.

53. Les méthodistes et les catholiques romains sont d'accord que Dieu se sert de moyens de
grace qui sont des canaux fiables. Dans ce contexte, la Commission mixte a reconnu le besoin
d'explorer ensemble plus profondément la signification de " sacrement ". Son rapport
précédent, Vers une déclaration sur I'Eglise, commenga a le faire, spécialement en référence
au baptéme et a I'eucharistie. Les sacrements sont " des signes extérieurs de la grace
intérieure, ils consistent en des actions et des paroles par lesquelles Dieu rencontre son peuple
"_Ces actions de I'Eglise que nous appelons sacrements sont des signes efficaces de la grice
car ils ne sont pas des actes simplement humains. Par la puissance du Saint-Esprit ils
apportent dans nos vies l'action vivifiante et jusqu'au don de soi du Christ lui-méme. C'est
I'action du Christ qui est incarnée et rendue manifeste dans les actions de 1'Eglise qui, avec la
réponse de foi, reviennent & une rencontre réelle avec Jésus ressuscité. A la fin de La
Tradition apostolique, réfléchissant sur le ministére ordonné, la Commission a également
marqué le besoin " d'une réflexion commune plus profonde sur la nature du sacrement ".

54. Dans La Parole de vie la discussion sur la vie sacramentelle part du Christ lui-méme en
tant que " sacrement primordial ", " a la fois signe de notre salut et instrument par lequel il se
réalise ". En tant qu'incorporée au Christ, " I'Eglise peut étre congue analogiquement en
termes de sacrement ". Le texte Vers une déclaration sur 'Eglise décrivait déja I'Eglise
comme " rendue apte a servir comme signe, sacrement et prémisse du Royaume de Dieu dans
le temps entre les temps ", et affirmait également que " le Christ opére par son Eglise ". Le
Mystere du Verbe fait chair et le mystere sacramentel de 1'Eucharistie orientent sur une vue de
I'Eglise basée sur l'idée sacramentelle, c'est-a-dire que 1'Eglise tire sa forme de I'Incarnation
dont elle a son origine et de 1'action eucharistique par laquelle sa vie est constamment
renouvelée. La mission de I'Eglise n'est " rien d'autre qu'une participation a la mission
continuée du Fils et du Saint-Esprit exprimant 1'amour du Pére pour toute I'humanité " ; "
pareille participation a la mission du Christ n'est possible que par 'effusion du Saint-Esprit ".

55. Les sacrements sont considérés comme des cas particuliers de la révélation du mystere
divin. Ils " découlent de la nature sacramentelle de | 'auto-communication de Dieu aux
hommes en Christ. Ils sont des manieres spécifiques pour Jésus ressuscité de réaliser parmi
nous, par la puissance du Saint-Esprit, sa présence salutaire et son action efficace ". Le Christ



s'adressait lui-méme en signes, en actions et en paroles a ceux qui venaient a lui dans la foi : "
Apres la passion, la mort et la résurrection du Christ, le Sauveur continue ses paroles et ses
actions parmi nous au moyen des signes sacramentels ". Les catholiques romains tiennent sept
rites, notamment 1'ordination, pour des sacrements au sens strict, tout en considérant le
baptéme et 1'eucharistie comme fondamentaux. Les méthodistes n'attribuent une réalité
pleinement sacramentelle qu'au baptéme et a 1'eucharistie (en tant qu'institués directement par
le Christ), mais ils tiennent également d'autres pratiques pour des " moyens de grace ".

56. Les catholiques distinguent aussi les 'sacrements' des autres moyens de grace. Un
sacrement est un moyen de grace garanti, enraciné dans I'engagement de Dieu a étre avec son
peuple. Le Christ s'engage librement a étre présent avec puissance a travers ces signes,
quoique nous ne grandissions en sainteté qu'en lui répondant avec une foi active dans I'amour.
Le Christ s'engage a travailler sous ces modes particuliers afin que tous puissent bénéficier de
son amour fidele. Les catholiques comprennent cet engagement du Seigneur ressuscité a étre
présent dans les sacrements comme l'accomplissement pratique de sa promesse d'étre avec son
Eglise jusqu'a la fin des temps (cf. Mt 28, 20). La confiance dans la présence et I'action du
Christ dans les sacrements se fonde sur la fidélité de Dieu au peuple qu'il a choisi. Les
catholiques croient que Dieu se sert aussi d'autres rites et d'autres formes de ministére comme
moyens de grace, méme s'ils ne les considérent pas comme des sacrements.

57. Dans ce contexte les catholiques distinguent les sacrements des " sacramentaux ". Au sens
strict, les sacramentaux sont des signes institués par 'Eglise et enracinés dans le sacerdoce
baptismal de tous les croyants. Ils incluent toujours une priere, accompagnée souvent d'un
geste tel que I'imposition des mains, le signe de la croix ou l'aspersion d'eau bénite. Les
sacramentaux ne confeérent pas la grace du Saint-Esprit de la méme manicre que les
sacrements, mais par la priére de 1'Eglise leur but est d'aider & préparer les croyants a recevoir
le libre don de la grace de Dieu et a y coopérer. Les sacramentaux incluent des bénédictions
de personnes et de choses. Certaines bénédictions consacrent des personnes a Dieu d'une
maniere spéciale ou mettent a part des objets et des lieux pour l'usage religieux. " Toute
personne baptisée est appelée a étre 'une bénédiction' et a bénir ".

58. Les méthodistes ne reconnaissent que le baptéme et la Céne comme sacrements
directement institués par le Christ, mais ils voient dans d'autres pratiques de la vie chrétienne
des " moyens de grace institués ". John Wesley parlait de " canaux ordinaires " par lesquels
Dieu fait passer la grace. Il utilisait des passages de I'Ecriture pour montrer que le Christ a
command¢ que tous les chrétiens se servent de ces moyens, promettant par la méme que la
grice serait donnée par eux. De tels moyens 'institués' incluent la priére, I'étude des Ecritures,
le jetine et les ceuvres de miséricorde. Par 'ceuvres de miséricorde' on entend la pratique de
faire le bien physique et moral du prochain par des actions telles que nourrir les affamés, vétir
ceux qui sont nus, visiter les prisonniers, instruire et exhorter ceux qui cherchent Dieu. C'est
ainsi que tous ces gestes sont des moyens de grace institués, avec le baptéme et la Céne.

59. Les méthodistes reconnaissent également que d'autres pratiques peuvent étre des canaux
effectifs de la grace de Dieu si elles sont conformes a I'Ecriture, et si on y fait I'expérience de
la rencontre du Christ. John Wesley enseignait que nous pouvons croire que 1'on trouve
normalement la grace de Dieu de cette maniére. Ce sont alors des " moyens prudentiels de
grace ". La célébration de la foi par des hymnes et la " conférence chrétienne " sont deux de
ces pratiques qui ont caractéris¢ la vie ecclésiale du méthodisme depuis le début. Par
'conférence chrétienne', les méthodistes entendent non seulement les Conférences dans
lesquelles le clergé et les laics discernent la volonté de Dieu et prennent des décisions
concernant la doctrine et la discipline, mais aussi d'autres occasions ou ils s'assemblent pour
le discernement personnel et pour veiller les uns sur les autres dans I'amour. Les " rencontres
de classes ", les écoles du dimanche, les rassemblements de jeunes sont autant d'exemples de
moyens prudentiels de grace qui ne s'imposent pas partout et toujours a tous les chrétiens. Une
communauté fidele peut leur reconnaitre ou non une efficacité, selon les temps et les lieux. On



peut, de plus, découvrir de nouveaux moyens de grace pour des contextes nouveaux dans la
marche de 1'Eglise en obéissance fidéle a I'Esprit.

60. En réalité, les méthodistes considerent 1'ordination, la priere pour la guérison, la
déclaration du pardon des péchés, le mariage et la confirmation comme des moyens
prudentiels de grace ayant un statut spécial au sein de cette catégorie plus vaste. Sans étre des
sacrements comme le baptéme et la Cene, ils n'en ont pas moins une qualité sacramentelle. Ils
sont distincts des autres moyens prudentiels en ce qu'ils se fondent sur les pratiques de I'Eglise
apostolique attestée dans I'Ecriture. Il y a donc lieu de leur donner une expression liturgique
dans la vie de la communauté de foi. Il peut y avoir profit a creuser les ressemblances entre
les catégories catholiques de sacrements et de sacramentaux et les catégories wesleyennes de
moyens institués et prudentiels de grace.

61. Les méthodistes et les catholiques constatent une convergence significative dans la
compréhension des moyens de grace. Nous sommes d'accord que Dieu a promis d'étre avec
son Eglise jusqu'a la fin des temps (cf. Mt 28, 20), et que tous les moyens de grace, qu'il
s'agisse des sacrements ou des sacramentaux, des moyens prudentiels ou institués de grace,
sont des canaux de la fidélité¢ de Dieu a sa promesse. Les méthodistes et les catholiques
enseignent que le baptéme, la confirmation et I'ordination sont des actes qu'on ne peut répéter,
par lesquels la grace de Dieu parvient au bénéficiaire d'une manicre spéciale. Cependant,
certaines de nos différences persistantes se centrent sur la question de savoir si et comment un
moyen de grace peut étre " garanti " ou " fiable ". Les catholiques demandent aux méthodistes
comment et par quels criteres ils vérifient qu'un moyen particulier est un canal fiable de la
grace de Dieu. Les méthodistes demandent aux catholiques si I'idée d'une qualité assurée d'un
sacrement prend complétement en compte la faiblesse, les limitations et le péché des étres
humains appelés a étre les agents de la grace de Dieu. Nous avons besoin de développer
l'exploration commune de notre compréhension de la garantie ou de la fiabilité de 1'action de
Dieu dans son Eglise par les moyens de grice. Ceci a une importante implication pour
comprendre la maniere dont Dieu opére par les ministres ordonnés lorsqu'ils ont a discerner et
proclamer avec autorité la vérité de I'Evangile.

L'appel a servir

62. Tous les chrétiens, ensemble et individuellement, sont appelés a servir le Christ dans le
monde pour la gloire de Dieu. C'est 1a le cadre pour comprendre les roles particuliers
d'organismes tels que la Conférence méthodiste ou le Colleége des évéques catholiques.
Chacun d'eux est congu comme un moyen de grace au sein d'une communauté de foi qui est
elle-méme 1'agent de I'ceuvre salvifique du Christ dans le monde. Tous ceux qui exercent un
ministere, ordonné et laic, servent une communauté dont les membres sont appelés a
reconnaitre et a servir le Christ dans les autres. Les ministres du Christ rencontrent leur
Seigneur dans ceux qu'ils servent.

Le ministére ordonné

63. Les méthodistes et les catholiques romains sont d'accord que par I'ordination une personne
est appelée irrévocablement et mise a part par Dieu pour un service spécial dans la
communauté des croyants, mais cela n'implique pas que les ministres soient séparés de cette
communauté. Il s'agit dun appel spécial au sein de 1'appel général adressé a tous. Notre
dialogue est souvent revenu sur la question de ce que fait I'ordination. Il y a beaucoup de
choses que nous sommes en mesure d'affirmer ensemble. Par I'ordination, une personne
devient un ministre de la parole et des sacrements dans 1'Eglise du Christ. Au cceur de tout
service pastoral par les ministres ordonnés il y a un ministeére de vigilance pour le bien de la
connexion et de la communion de 1'Eglise (cf. 1 P 5, 2-4).



64. Le premier rapport de la Commission mixte dégageait les domaines clés d'un accord sur le
ministere ordonné. Apres avoir déclaré que " le ministre participe au ministere du Christ, agit
au nom du Christ ", le document poursuit en parlant de I'importance du Saint-Esprit dans "
l'appel au ministere ", du caractére " connexionnel " du ministére, de 'autorité primordiale du
Christ lui-méme dans 1'Eglise. Un autre domaine significatif d'accord pour la poursuite du
dialogue était " la compréhension du ministére comme, d'une certaine maniére mystérieuse,
extension du principe incarnationnel et sacramentel, en ce que des étres humains (en tant que
ministres) par leur corps et leur &me deviennent, par la puissance du Saint-Esprit, agents du
Christ pour porter Dieu dans la vie et la condition des hommes " et des femmes. Le rapport
suivant de la Commission reprenait la conception du ministére ordonné comme " ministére du
Christ lui-méme, dont le ministre est le représentant ". Les catholiques et les méthodistes
comprennent de plus en plus le ministére ordonné comme représentant en méme temps le
Christ et la communauté chrétienne. Selon ce rapport, les catholiques romains et les
méthodistes sont également d'accord que " par 1'ordination est établie une relation nouvelle et
permanente avec le Christ et son Eglise "; ceci est le fondement de notre croyance commune
que l'ordination est irrévocable et ne peut étre répétée. Dans La Tradition apostolique, la
Commission déclarait que dans la communauté du Peuple de Dieu " un ministre authentique
communique le Christ aux personnes " : " comme instrument dans les mains de Dieu, le
ministre ordonné dispense la Parole de Dieu au Peuple de Dieu, a la fois par la parole et par
les sacrements de I'Eglise ". Le rapport continuait cependant en admettant que des différences
subsistent sur la nature sacramentelle de 1'ordination.

65. Les catholiques comprennent 1'ordination comme un sacrement qui met des hommes a part
dans 1'Eglise pour étre des signes et des instruments vivants de la sollicitude pastorale et de la
direction continues du Christ lui-méme. Il est conféré par I'évéque, par 1'imposition des mains
et la priere. L'évéque et le prétre sont considérés tous deux comme " une représentation
sacramentelle " du Christ en tant que téte de son Corps, berger de son troupeau, grand-prétre
de son peuple sacerdotal, seul maitre de sa communauté de foi. Par le ministére des évéques et
des prétres en particulier, la présence vivante du Christ comme téte de son Corps et pasteur de
son peuple est rendue visible au sein de 1'Eglise. Cette compréhension est le fondement
sacramentel de la doctrine catholique de I'autorité doctrinale du collége des évéques. La
premicre tache des évéques, spécialement lorsqu'ils s'assemblent en tant que collége des
évéques, est de proclamer a tous I'Evangile dans son intégrité. Pour les catholiques, ce
ministeére de la prédication avec autorité est intimement li¢ au ministére de gouvernement et
au ministere liturgique central de la présidence de l'eucharistie. Tout vrai ministere est
intrins€quement pastoral, il sert a entrainer tout le peuple plus profondément dans le mystere
du Christ, le Berger, qui a donné sa vie en amour sacrificiel.

66. Les méthodistes comprennent I'ordination comme un don de Dieu a I'Eglise. Il consiste en
ce que des hommes et des femmes qui sont appelés par Dieu a cette forme de ministére sont
acceptés apres examen par la Conférence. " Ils sont alors ordonnés par la pricre et I'imposition
des mains, par 1'évéque ou le président de la Conférence et recoivent la charge d'annoncer
I'Evangile, de célébrer les sacrements et d'assumer la charge pastorale du troupeau du Christ ".
Les méthodistes ne congoivent pas I'ordination comme un sacrement mais comme une action
liturgique comprenant la priere de la communauté pour le don du Saint-Esprit approprié a
cette forme particuliére de ministére. Parce qu'il y a 1a un mandat sacré de toute la vie, on ne
répete jamais l'ordination. Elle est comprise comme une entrée dans une relation contractuelle
avec tous les autres ministres au service du Christ. Elle est une action liturgique mais elle est
normalement suivie de pres par la réception de 1'ordinand en " connexion " avec la
Conférence. Les Eglises méthodistes qui mettent a part ou consacrent des ministres comme
évéques ne considerent pas cela comme une nouvelle ordination.

67. Les catholiques et les méthodistes ont en commun plusieurs aspects de leur
compréhension de l'ordination. Les deux Eglises mettent a part des ministres pour I'Eglise de
Jésus-Christ. Les deux Eglises comprennent ce rite comme un moyen de la grace de Dieu par



lequel le ministre est introduit dans une relation contractuelle de service permanent dans
I'Eglise du Christ. Cette forme spécifique de direction est toujours un service a la fois de Dieu
et du Peuple de Dieu. Elle comporte I'administration des sacrements, la prédication et
l'enseignement de la Parole, et la participation & 'organisation de la vie de I'Eglise.

68. Nous affirmons ensemble avec joie que les ministeres et les institutions de nos deux
communions sont des moyens de grace par lesquels le Christ ressuscité conduit, guide,
enseigne et sanctifie en personne son Eglise sur la route de son pélerinage. On ne peut faire
une telle affirmation que dans une communauté de foi, en comptant sur la promesse et la
grace de Dieu : " Tout ministére continue de dépendre entierement de la grace de Dieu pour
son exercice. Le Dieu qui appelle couronne son appel par des dons pour le ministére ". Les
catholiques demandent aux méthodistes pourquoi ils n'utiliseraient pas le langage du
sacrement, utilisé a propos de 1'Eglise elle-méme, pour le ministére ordonné dans 1'Eglise et
son autorité de discernement de la vérité de 'Evangile. Les méthodistes demandent aux
catholiques pourquoi, étant donné la faiblesse et la faillibilité humaines, ils comprennent le
ministére ordonné non seulement comme un signe mais ¢galement comme une garantie de la
présence active du Christ par la puissance du Saint-Esprit, spécialement dans les actes
particuliers de discernement autoritarif et de proclamation. Ces questions sont au cceur du
dialogue cecuménique entre nos deux communions.

Le ministére d'enseignement et de prédication

69. Jésus ¢était reconnu comme le Rabbin, le maitre, qui tranchait sur les autres car il parlait
avec autorité (cf. Mc 1, 22,27 ; Lc 5,5 ; 8, 24). Au centre du ministére du Christ était
I'annonce et l'enseignement de 1'Evangile. Peu aprés son baptéme, Jésus commenga &
proclamer la Bonne nouvelle du régne de Dieu (cf. Mc 1, 14). Il enseignait les foules au bord
du lac, cherchant a leur faire saisir la nature du régne de Dieu. Dans ses actes de guérison et
autres gestes de compassion, il y avait souvent un message a la fois pour le bénéficiaire et
pour les assistants. Il invitait constamment les gens a croire en lui et & reconnaitre que le régne
de Dieu était proche.

70. Conduite par le Saint-Esprit, toute I'Eglise, laics et ministres ordonnés, a part au ministére
du Christ de rendre témoignage a la vérité de la bonne nouvelle de Dieu. Le Christ disait a
ceux qui le suivaient : " Vous recevrez une puissance quand le Saint-Esprit sera venu sur vous
; et vous serez mes témoins a Jérusalem, dans toute la Judée et la Samarie et jusqu'aux
extrémités de la terre " (Ac 1, 8). La prédication et I'enseignement en ce sens large font partie
de la mission de tous les chrétiens comme membres de I'Eglise appelés par le Christ a faire
des disciples de toutes les nations (cf. Mt 28, 19). L'Eglise du Christ est une communauté
d'interpretes et d'annonceurs. Les laics et les ministres ordonnés ont des dons
complémentaires pour le discernement de la vérité de I'Evangile et pour le choix de la
meilleure manicre de l'exprimer dans un contexte culturel donné. Les uns et les autres ont le
don et la responsabilité de témoigner en paroles et en actes a tous les étres humains pour qu'ils
soient sauvés et regoivent le pouvoir de devenir enfants de Dieu (cf. Jn 1, 12 ; 3, 16).

L'autorité apostolique

71. Les méthodistes et les catholiques sont d'accord sur le role essentiel joué par le ministere
des apdtres pour la proclamation et la diffusion de la Bonne nouvelle durant le premier siecle.
I1 est clair dans le Nouveau Testament que différentes fonctions et différents offices furent
également reconnus de bonne heure dans 1'Eglise comme des dons de Dieu, " pour équiper les
saints en vue de I'ceuvre du ministére, pour édifier le corps du Christ " (Ep 4, 12). Les
historiens constatent la diversité du donné historique ; et ils notent que I'épiscopat, comme
fonction, s'est développé graduellement, en des lieux. variés. L'enseignement catholique



romain souligne qu'il y a néanmoins une succession collégiale des apotres aux évéques.
Catholiques et méthodistes sont d'accord que le ministere d'épiscope (supervision) a toujours
été exercé dans I'Eglise : " Dés I'époque apostolique, des personnes ordonnées ont été
chargées des taches particulicres de surintendance "; " Durant les deuxiéme et troisiéme
siécles, la triple structure du ministére : évéque, prétre et diacre, s'est fixée comme le modele
du ministére ordonné dans toute I'Eglise ". Catholiques romains et méthodistes gardent
quelque chose de ce triple modé¢le, avec

1) des évéques ou surintendants,
2) des anciens, presbytres ou prétres,

3) des diacres.

72. Dans I'Eglise ancienne, les évéques devinrent normalement les célébrants et les
prédicateurs de leurs églises locales. La nécessité pastorale, cependant, conduisit a développer
le mode¢le des presbytres, chefs de communautés plus petites, toujours en communion de foi
avec leur évéque. La prédication et I'enseignement étaient parties intégrantes du ministére de
direction dans I'Eglise primitive, comme ils le sont aujourd'hui : " La tiche de maintenir
l'unité dans la vérité est au centre de 1'exercice de 1'épiscope ".

73. Il n'y avait pas de délimitation claire, dans I'ancienne Eglise, entre la prédication et
l'enseignement. Précher impliquait souvent l'interaction du prédicateur et de I'assemblée et
était intégré a la liturgie, particuliérement aux sacrements de baptéme et d'eucharistie. C'était
aussi une forme de 1'éducation chrétienne de base. La pratique de 'Eglise ancienne est un défi
a la regrettable séparation souvent pratiquée aujourd'hui entre la parole et la célébration
eucharistique du dimanche. Le ministére de la parole et la célébration du sacrement vont 1'un
avec l'autre, étant deux moyens par lesquels la grace de Notre Seigneur Jésus-Christ est
donnée au Peuple de Dieu.

Les principaux moyens d'enseignement et de discernement

74. Chez les méthodistes, le ministere de direction (épiscope) a été exercé surtout de deux
maniéres. Premiérement, la Conférence, comprise comme exercice collégial de 1'épiscope
pour le service de 'Eglise, est fondamentale en méthodisme. Dans toutes les Eglises
méthodistes, c'est a la Conférence qu'il revient de faire avec autorité le discernement de la
vérité de I'Evangile pour I'Eglise. Méme 14 ou le méthodisme a adopté 1'épiscopat, a terme ou
a vie, la Conférence reste I'instrument par lequel le discernement est exercé sur toutes les
questions de foi, pour étre ensuite proclamé dans l'enseignement officiel : " La Conférence est
l'autorité ultime dans 1'Eglise pour ses doctrines et pour toutes les questions concernant
l'interprétation de ses doctrines ". La Conférence exerce l'autorité sur les prédicateurs et traite
les questions de discipline. Deuxiémement, dans toutes les Eglises méthodistes un ministére
spécial d'autorité ou de surintendance est exercé par des personnes mises a part pour le service
de Dieu dans cette fonction, soit pour une période déterminée, soit a vie ; certaines de ces
Eglises ont des " surintendants ", d'autres des " évéques ". L'Eglise méthodiste en Grande
Bretagne s'est déclarée disposée a recevoir I'épiscopat historique dans sa vie et son ministere,
comme et lorsque cela sera requis pour 'unité des chrétiens.

75. Les catholiques romains se rallient sans peine a la description du réle d'enseignement des
évéques que donne le Livre de Discipline des " United Methodists " : "' Garder, transmettre,
enseigner et proclamer collégialement et individuellement la foi apostolique telle qu'elle est



formulée dans I'Ecriture et la tradition, et interpréter cette foi évangéliquement et
prophétiquement selon que le Saint-Esprit les inspire et les en rend capables ". Pour les
catholiques, le discernement normatif de la vérité et son enseignement fidéle sont confiés au
College des évéques uni, considéré comme muni par le Saint-Esprit du don de discernement,
en union avec le Pape. La catholicité de 'Eglise dans le temps et dans I'espace signifie que la
substance de I'enseignement de 1'Eglise doit étre la méme partout et toujours. Dans leur role
de gardiens de l'unité de 'Eglise, les évéques cherchent donc a faire en sorte que la méme foi
soit annoncée aujourd'hui, qui était discernée par 'Eglise dans les siécles précédents, et que
l'on enseigne partout la méme foi dans le monde aujourd'hui. D'importantes différences
d'expression et d'accent se produisent néanmoins, du fait que 'Evangile soit vécu et annoncé
dans des cultures diverses et en des temps divers. Le discernement normatif par les évéques
n'a pas lieu en vase clos. Ils doivent écouter non seulement I'Ecriture et la Tradition, mais
aussi toute la communauté ecclésiale. Les catholiques comprennent le don de I'apostolicité,
qui inclut le discernement de la vérité divine, comme appartenant a toute I'Eglise : ce don est
servi et garanti par le ministére apostolique des évéques.

76. Les méthodistes et les catholiques ont fortement le sens de la nature collective du
ministére de gouvernement. Ceci refléte leur commune insistance sur la connexion ou
communion des communautés locales de foi dans la vie chrétienne, le culte et la mission. Pour
chaque Eglise méthodiste, la Conférence exerce une forme d'épiscopé collégiale. Pour les
catholiques, c'est le corps des évéques uni a I'Evéque de Rome qui exerce cette épiscope
collégiale. L'unité entre les communautés catholiques locales est constituée et entretenue par
leur communion avec leur évéque dans un diocese, et 1'unité de leurs évéques par la
communion avec I'Evéque de Rome. Méthodistes et catholiques affirment ensemble que la
vraie foi chrétienne et la qualité de disciple du Christ impliquent toujours l'unité les uns avec
les autres dans la vérité et dans 'amour. Cette compréhension de 1'Evangile se refléte dans nos
structures ecclésiales qui cherchent a servir I'unité de toute I'Eglise. Bien que la croissance
dans la sainteté et I'amour parfaits sous la grace de Dieu soit toujours quelques chose de
profondément personnel, elle n'est jamais privée. Nos deux Eglises admettent des ministres
qui jouent un réle spécial d'entrailnement et d'inspiration dans la communauté, mais ils sont
toujours liés ensemble dans une responsabilité collégiale pour la foi et la mission des
croyants.

La participation des laics a 1'enseignement normatif

77. Les catholiques et les méthodistes comprennent que 1'Eglise entiére doit participer au
discernement et a I'enseignement. Les laics et les ministres ordonnés partagent cette
responsabilité, mais de maniceres différentes. Les méthodistes affirment avec les catholiques
que l'ordination établit le ministre dans une relation nouvelle et permanente avec le Christ
ressuscité. De ce fait, les deux Eglises comprennent que si le don de discernement appartient &
toute I'Eglise, les ministres ordonnés jouent un role spécial dans I'exercice propre de leur
charge. Dans les communautés locales et les régions géographiques (dioceses, districts,
conférences annuelles) les ministres ordonnés ont la direction des fonctions de culte, de
prédication et d'enseignement. Il y a cependant beaucoup de laics : prédicateurs locaux,
théologiens formés, catéchistes, animateurs d'études bibliques et enseignants d'école du
dimanche, qui ont aussi vocation a enseigner dans I'Eglise. De plus, les personnes saintes
jouent un réle vital par leur exemple, méme sans étre chargées d'aucune fonction.

78. 1l reste des différences entre les méthodistes et les catholiques romains au sujet du role
qu'ont les laics dans le processus de discernement normatif et de proclamation officielle de
I'Evangile. Les catholiques placent 'autorité d'enseignement dans le corps épiscopal avec a sa



téte I'Evéque de Rome. Les méthodistes mettent cette méme autorité dans la Conférence, ou
les laics si¢gent en nombre significatif, avec voix délibérative et participation aux décisions.

79. Pour les méthodistes, l'autorité d'enseignement est un don fait a toute 'Eglise, et ils
suggerent qu'exclure les presbytres et les laics des décisions finales revient a leur dénier
I'exercice de ce don, affaiblissant par 14 la capacité de 'Eglise de discerner l'interprétation
fidéle de la Parole de Dieu pour un lieu et un temps donnés. En ayant des représentants de
toute 1'Eglise dans les instances de décision ils peuvent espérer entendre la variété des
perspectives et des compréhensions dont il y a lieu de tenir compte pour assurer la catholicité
de I'Eglise. Les laics, certes, participent activement et apportent leurs diverses contributions a
bien des niveaux de I'organisation de 1'Eglise catholique romaine, par exemple dans les
conseils pastoraux, les synodes diocésains et les sessions du Synode des évéques a Rome.
Néanmoins, les méthodistes demandent aux catholiques pourquoi les laics ne pourraient pas
étre plus formellement impliqués dans les organes de décision, méme lorsqu'il s'agit de
discernement et d'enseignement normatifs, partageant d'une certaine fagon la responsabilité
des évéques, lesquels ne cesseraient pas pour autant de garder leur ministere spécial d'autorité
doctrinale.

80. Les catholiques comprennent que la fonction épiscopale d'enseignement est un service
rendu a toute 'Eglise. Les évéques dirigent les communautés de foi qui sont elles-mémes
porteuses de la vérité de I'Evangile. Ils discernent et proclament avec autorité la foi donnée a
tout le Peuple de Dieu. L'autorité pour assurer la catholicité et I'apostolicité est confiée au
college des évéques. Les méthodistes ont certes un ministeére ordonné, et une instance de
direction investie de fonctions d'enseignement. Les catholiques cependant demandent aux
méthodistes pourquoi dans la conception et la pratique de la Conférence ils ne distinguent pas
plus formellement le role des ministres ordonnés, spécialement des évéques et des
surintendants, particulierement en mati¢re de discernement et d'enseignement normatifs.

Ce qui est déja acquis

81. Les catholiques romains et les méthodistes affirment qu'en appelant des personnes a étre
agents de discernement de ce qui est vraiment 1'Evangile, Dieu se sert d'elles comme moyens
de grace, comme canaux crédibles. Toutes les formes de ministére sont communes et
collégiales. Elles cherchent a préserver et a renforcer toute la communauté de foi dans la
vérité et I'amour, dans le culte et la mission. Dans les deux Eglises le gouvernement est exercé
d'une maniére qui comporte la sollicitude pastorale, I'enseignement et la prédication faisant
autorité. Les méthodistes et les catholiques peuvent se réjouir que le Saint-Esprit se serve des
ministéres et des structures des deux Eglises comme moyens de grace pour conduire le peuple
a la vérité de 1'Evangile du Christ. L'autorité que Jésus confére est " autorité pour la mission "
; et " I'exercice de l'autorité ministérielle dans I'Eglise, notamment par ceux investis du
ministere de I'épiscope, a une dimension radicalement missionnaire. ... Cette autorité permet
a toute I'Eglise d'incarner I'Evangile et de devenir la servante missionnaire et prophétique du
Seigneur ".

Points a explorer

82. Le Christ a promis sa présence et son Esprit a 'Eglise, mais les implications de ce fait
pour une compréhension plus pleine du ministére ordonné et de l'autorité doctrinale ont
besoin d'une exploration commune plus poussée. Un point de divergence significatif est I'idée
de moyens de grace garantis ou " assurés ", et le fondement que cela constitue pour la
compréhension catholique romaine de l'autorité doctrinale du Colleége des évéques uni au
Pape. Les méthodistes se demandent si une doctrine d'indéfectibilité doctrinale garantie tient
pleinement compte de la fragilit¢ humaine et du péché, bien que les catholiques et les



méthodistes soient d'accord que Dieu se sert de simples vases de terre comme agents, et qu'il
ceuvre a travers les faiblesses et les imperfections humaines pour proclamer sa parole. Les
catholiques se demandent comment, sans une telle compréhension garantie, les méthodistes
peuvent étre slrs que leur prédication et leur enseignement soient vraiment ceux du Christ et
de son Eglise. Les méthodistes estiment qu'ils peuvent vraiment en étre sirs pour l'essentiel,
mais catholiques et méthodistes ne sont pas encore d'accord sur ce qu'est exactement cet
essentiel. I1 n'y a pas non plus accord complet sur la participation des laics aux décisions de
I'Eglise, spécialement en matiére de discernement et de proclamation normatifs de I'Evangile.
Les méthodistes et les catholiques sont totalement d'accord, cependant, que l'enseignement de
I'Eglise doit toujours étre soumis au test de 1'Ecriture et de la Tradition.

L'autorité doctrinale : un don de Dieu a I'Eglise

83. Les méthodistes et les catholiques sont d'accord que l'autorité¢ doctrinale exercée
correctement est un don de Dieu a son Eglise, un don par lequel le Christ joue son role de
Téte de son corps par la puissance du Saint-Esprit. L'Evangile provoque les chrétiens a
reconsidérer ce qu'on entend par " autorité ", et a exercer l'autorité toujours a la ressemblance
du Christ, qui est venu " non pour étre servi, mais pour servir et donner sa vie en rangon pour
la multitude " (Mc 10, 45). " Le cceur du ministére chrétien est celui de 1'amour rayonnant du
Christ ". C'est spécialement vrai de tout ministere d'exercice de 1'autorité chez les chrétiens.
L'utilisation de 'expression " veiller les uns sur les autres dans I'amour " par John Wesley
interpelle tous les ministres et les instances collégiales, spécialement ceux investis de
l'autorité ministérielle. Le ministére d'autorité devrait toujours chercher la croissance de ceux
sur lesquels on 1'exerce. Il n'a malheureusement pas toujours été exercé de cette manicre, et
tous les ministres auront toujours besoin de réforme et de renouveau. " Il est clair que c'est
seulement par la grice de Dieu que I'exercice de l'autorité dans la communion de I'Eglise
porte les marques de l'autorité propre du Christ. L'autorité est exercée par des chrétiens
fragiles pour le bien d'autres chrétiens fragiles ".

84. Les méthodistes et les catholiques s'engagent a la sainteté de vie, a la fidélité de
l'enseignement et a la participation a la mission de Dieu dans le monde. Nos ministeres,
individuels et collégiaux, sont des moyens de grace dont 1'Esprit du Christ se sert comme il
I'entend pour conserver 1'Eglise une, sainte, catholique et apostolique dans sa vie, sa foi et sa
mission. Dans notre fragilit¢ humaine nous mettons ensemble notre confiance dans la
promesse du Christ de garder I'Eglise fidéle & lui-méme. Comme le rappelle 'hymne de
Charles Wesley, " Fortifiés par la puissance divine, I'Eglise ne peut jamais faillir ".

DEUXIEME PARTIE

85. Le premicre partie de ce rapport a examiné la compréhension commune et l'interprétation
distincte des " moyens de grace " dans I'Eglise du Christ, spécialement en ce qui concerne le
discernement normatif et la proclamation de la vérité de 'Evangile. Dans cette deuxiéme
partie, les méthodistes et les catholiques présentent de fagon plus détaillée comment chacun
s'y prend et pourquoi. Ces explications sont offertes en premier lieu pour permettre a chaque
tradition de mieux comprendre l'autre. Bien que ces pratiques soient distinctes il y a beaucoup
de points de convergence entre elles.

I. La Comprehension et la Pratique Methodistes



Perspectives historiques

86. Pour les méthodistes, les agents de discernement ont été faconnés par les origines
historiques du mouvement dans 1'Angleterre du dix-huitiéme siecle. IIs ont hérité des
doctrines et des structures de base de I'Eglise chrétienne transmises par la Réforme anglaise
du seizieme siecle. Ils croient que John Wesley et les gens appelés méthodistes furent suscités
par Dieu dans une situation particuliére pour une tache particuliére, c'est-a-dire " pour
réformer la nation, particuliérement I'Eglise, et pour répandre la sainteté scripturaire dans le
pays ". Doctrinalement, les premiers méthodistes adhéraient a l'enseignement de I'Eglise
d'Angleterre. Wesley faisait grand cas des formulaires doctrinaux anglicans, spécialement des
trente-neuf Articles de religion, des homélies, et particuliérement du Livre de la Priére
commune. Pour les anglicans de son temps, le Livre de la Priere commune demeurait le
véhicule de la foi de la Réforme dans 1'existence quotidienne et hebdomadaire des paroisses.
Wesley fut fidele a cette expression de la foi tout le long de son ministere. Il y ajouta sa
lecture des anciens Péres de I'Eglise.

87. Du point de vue de l'organisation, les méthodistes croient que le Saint-Esprit guidait
activement le développement du mouvement méthodiste. La plupart des traits de la pratique
méthodiste ne furent pas prévus d'avance mais découverts comme des moyens providentiels
d'accomplir la mission. " 'Le méthodisme est venu du ciel, selon les besoins, piece par picce',
s'écriait un des Prédicateurs en 1836, avec une exubérance excessive mais pardonnable ".
Charles Wesley trouvait 1a un clair paralléle avec 1'Exode :

Capitaine de 1'armée d'Israél, et guide de tous ceux qui cherchent la terre 1a-haut ...
Conduits pas ton Esprit qui ne peut errer,

nous ne nous égarerons pas dans le désert ;

nous ne nous inquiéterons pas de la bonne direction

et ne perdrons pas notre route providentielle ;

aussi loin du danger que de la peur,

car I'amour, I'amour tout-puissant, est avec nous.

88. Les premiers méthodistes comprenaient leur mouvement comme un réveil du
christianisme authentique. Ils cherchaient a apporter a nouveau la vérité de 1'Evangile a l'esprit
des gens et a partager I'amour de Dieu qui change la vie avec ceux qui ne le connaissaient pas
dans leur cceur. Pour eux, la vérité de 'Evangile était le message de 'amour de Dieu pour tous
et du commandement divin d'aimer Dieu et le prochain en retour. Leur ministére était
prophétique, annoncant le salut, individuel et social, a leurs contemporains.

89. Etant donné la situation dans I'Angleterre du dix-huitiéme siécle, certains thémes avaient
besoin d'étre mis en relief. En particulier, Wesley centrait sa prédication et son enseignement
surtout sur les doctrines ayant plus directement trait au salut : le péché originel, la justification
et la sanctification. Il y voyait " la teneur générale de I'Ecriture " qu'il comprenait comme
étant I' " analogie de la foi ", c'est-a-dire le sens de tout le message de I'Ecriture qui sert de clé
pour interpréter les différents passages. Vu le niveau relativement bas de la vie spirituelle en
Angleterre, de son temps, et les difficultés qu'avait I'Eglise a toucher de nouvelles couches de
la population, cet accent sur la sotériologie était la meilleure fagon de remplir la mission qui
lui avait été proposée. Il considérait cependant ses sociétés comme existant au sein de 1'Eglise
d'Angleterre. Son héritage anglican, y compris l'acceptation des Symboles anciens et 1'étude
des sources patristiques, le reliait a 'Eglise universelle. A plusieurs reprises il a indiqué que le
méthodisme n'était nullement une nouveauté ; il était plutot " la vieille religion, la religion de
la Bible, la religion de I'Eglise primitive, la religion de I'Eglise d'Angleterre ". Dans ses



publications il cherchait a instruire ses prédicateurs et bien sir tout le peuple méthodiste de ce
que l'ensemble de la foi chrétienne avait a offrir. Les cinquante volumes de sa Bibliotheque
chrétienne comprennent des auteurs de l'Eglise ancienne, du catholicisme ultérieur, de la
Réforme, des non-conformistes puritains et des théologiens anglicans. Les hymnes de son
freére, Charles Wesley, étaient un puissant véhicule pour instruire le peuple de la foi
chrétienne.

90. Le but était de diffuser la sainteté scripturaire, et cette mission conduisait au recrutement
de prédicateurs laics et ordonnés. Souvent, face a I'opposition officielle et a la risée populaire,
ils voyageaient beaucoup, préchant I'Evangile aux déshérités, regroupant les gens en sociétés
et exergant sur eux une sollicitude pastorale. Les prédicateurs s'assemblérent pour la premicre
fois en Conférence en 1744, dans le but de guider le réveil. Des précédents existaient dans
I'Eglise d'Angleterre. Par exemple, d'autres sociétés privées se développaient, qui
gouvernaient leur action par des réunions de leurs dirigeants et, au niveau le plus officiel, la
constitution de I'Eglise d'Angleterre autorisait les Convocations du clergé. Une approche
conciliaire du discernement de la volonté de Dieu pour leur mouvement leur apparaissait ainsi
la meilleure fagon de procéder.

91. Pour les premiers méthodistes, la Conférence illustrait le caractére social du christianisme.
Elle avait plusieurs fonctions. Premi¢rement, elle déterminait la doctrine pratique des
prédicateurs méthodistes(" que précher " ). Deuxiémement, elle était un lieu d'éducation et
d'encouragement (" comment précher ") Troisiémement, elle supervisait la mission de 'Eglise
et le déploiement des ministres (" que faire "). Quatriemement, elle était une occasion de faire
rendre compte aux prédicateurs de leur prédication et de leur maniére de vivre. Bien qu'il soit
exact que Wesley avait le contrdle final des décisions de la Conférence, les débats avaient sur
lui une certaine influence. Pour I'Angleterre et I'Irlande, la décision fut prise en 1784 que la
Conférence continuerait d'exister aprés la mort de Wesley. Un acte 1égal fut établi pour
assurer la continuation collégiale du méthodisme. La Conférence fut considérée de ce fait
comme " le Wesley vivant ". Ainsi, la détermination de la doctrine, le maintien de la
discipline et l'affectation des prédicateurs pour le bien de la mission furent rattachés a la
Conférence.

92. La situation américaine était quelque peu différente. Vu I'indépendance politique et le
grand besoin de soin pastoral, Wesley prit des mesures pour munir le méthodisme américain
d'une liturgie, d'un ministére ordonné et d'une direction générale. Les Américains accepterent
cette derniére, a la condition que la Conférence des prédicateurs élirait des surintendants,
bient6t appelés évéques dans 1'Eglise épiscopale méthodiste. La Conférence exergait I'autorité
en maticre de décisions doctrinales, les évéques étaient ses dirigeants et avaient seuls autorité
pour l'affectation des prédicateurs.

93. A partir de 1816, les évéques eurent la responsabilité de superviser les études, le
programme de formation des prédicateurs. Les évéques eux-mémes étaient itinérants, comme
ils le disaient dans leurs notes au Livre de Discipline de 1798 : " Notre grand plan, en toutes
ses parties, meéne a un ministére itinérant. Nos évéques sont des évéques voyageurs. Tous les
ordres divers qui composent nos Conférences sont employés sur le mode des tournées. Nous
gardons autant que possible tout en mouvement ". De bien des maniéres ils exergaient une
autorité doctrinale informelle. Francis Asbury et Thomas Coke fonctionnaient comme
enseignants de 'Eglise par leur prédication et leur édition des Doctrines et de la Discipline.
Neéanmoins, 1'autorité finale en matieére doctrinale reposait dans ce qui est devenu la
Conférence générale. En 1830 un groupe de laics et de ministres ordonnés méthodistes
formérent I'Eglise Protestante Méthodiste et ajoutérent pour la premiére fois un nombre égal
de laics a la Conférence. D'autres branches ajoutérent ultérieurement une représentation laique
significative, et la pratique est maintenant universelle.



La conférence

94. Wesley comptait la " conférence chrétienne " parmi les moyens prudentiels de grace,
reconnus comme des canaux fiables utilisés par Dieu pour aider a fagonner la vie du Peuple
de Dieu. La Conférence méthodiste est une assemblée de dirigeants laics et ordonnés, qui se
réunit pour le culte, le discernement de la volonté de Dieu, et pour décider de la meilleure
maniére de suivre fidélement I'impulsion de 1'Esprit. Rassemblant les diversités du Peuple de
Dieu - race, sexe, nationalité, opinion théologique ou jugement moral - ils cherchent a se "
dire la vérité dans I'amour " les uns aux autres, en discernant la vérité de I'Evangile pour leur
temps et lieu. Sous la direction de I'Esprit, ils cherchent a annoncer apostoliquement et
prophétiquement cette vérité au monde entier au nom de Dieu.

95. Historiquement, l'inclusion de laics dans la Conférence obéissait a une tendance culturelle
qui estimait que l'autorité ultime, apres Dieu, était donnée a la communauté entieére. Dans la
sphére politique, cette tendance donnait le droit de vote a la population adulte de beaucoup de
pays. Théologiquement, les méthodistes regardent tous les chrétiens comme un peuple
ministériel et sacerdotal. Différents dons d'autorité - en matiére doctrinale, financiére,
disciplinaire ou d'organisation - sont donnés aux ordonnés comme aux laics. Telle est le
fondement théologique de 1'inclusion des uns et des autres dans la Conférence.

96. Aujourd'hui, une Conférence méthodiste est le centre d'organisation de la vie ecclésiale et
a au moins six fonctions :

- Elle est le point de rassemblement et I'instrument principal de la connexion. Les réunions de
la Conférence se déroulent dans un climat familial.

- Elle exerce I'épiscopé collégiale et veille & toute la vie de I'Eglise, y compris la doctrine et la
discipline, pour le bien de la mission.

- Elle a l'autorité en dernier ressort sur la doctrine. Les Conférences méthodistes ont toujours
accepté les Ecritures comme régle supréme de la foi et de la pratique, et ont été guidées dans
leur lecture par les Sermons et les Notes au Nouveau Testament de Wesley. La Conférence est
l'interprete ultime pour la compréhension de ces autorités.

- Elle exerce son autorité également par l'approbation des livres de culte et des recueils
d'hymnes pour la communication de I'enseignement doctrinal au peuple. Par 1a la foi est
enseignée et préservée par les communautés locales.

- Elle contribue a la transmission réguliére du ministére en autorisant I'ordination. Méme
lorsqu'il y a des évéques, la décision d'ordonner est la prérogative de la Conférence.
L'ordination a lieu durant la Conférence par la priere et I'imposition des mains et I'invocation
du Saint-Esprit.

- Elle élit ses évéques et ses présidents. Dans la plupart des Eglises méthodistes leur mandat
est de durée limitée. Certaines Eglises ¢élisent des évéques a vie (ils sont alors les Présidents
de leurs Conférences annuelles).

Les développements dans le Méthodisme contemporain

97. Dans certaines parties du méthodisme qui historiquement n'ont pas eu d'évéques, les
responsables pastoraux, tels les présidents de districts, recoivent quelquefois le titre d'" évéque
". Quelques Eglises méthodistes ont déclaré formellement que leurs évéques doivent avoir une



fonction d'enseignement, avec la responsabilité de " garder, transmettre, enseigner et
proclamer, collégialement et individuellement, la foi apostolique comme elle est exprimée
dans I'Ecriture et la tradition, et selon qu'ils sont conduits par I'Esprit et regoivent de lui le don
d'interpréter cette foi évangéliquement et prophétiquement ".

98. Ayant son origine dans la Conférence méthodiste cecuménique de 1881, le Conseil
méthodiste mondial a développé des liens étroits et un role doctrinal a 1'intention de la famille
mondiale des Eglises méthodistes. Il élabore des structures de consultation, d'enseignement et
d'action commune pour la mission. Sa publication récente, Eléments wesleyens essentiels de
la foi chrétienne (1996), et son réle dans les dialogues cecuméniques ont renforcé sa fonction
dans ces domaines. Egalement, partout ou se réunit la Conférence d'une Eglise entiére, on
invite des représentants officiels d'autres Eglises méthodistes. De plus, on échange des lettres
officielles et on développe les relations entre les Conférences. Des associations régionales
d'évéques de différentes Eglises méthodistes se sont formées pour promouvoir le témoignage
commun. Durant le dix-neuviéme siécle les méthodistes se sont divisés en de nombreuses
dénominations distinctes. Le vingtieéme si¢cle a vu une tendance a 1'unité par la fusion de
différentes Eglises et par le resserrement des liens de coopération entre les Eglises existantes.
En régle générale, 13 o les méthodistes sont devenus membres d'Eglises unies, ces Eglises
sont devenues membres du Conseil méthodiste mondial, et leur engagement pour 1'unité
chrétienne a été une contribution significative au méthodisme mondial. Etant donn¢ la
croissance du méthodisme en Asie, Afrique et Amérique Latine, ses Eglises sont devenues de
plus en plus diverses et en méme temps, pourtant, plus unifiées.

I1. La Conception et la Pratique Catholiques

99. L'Eglise catholique est une communion d'Eglises latines et orientales, dans chacune
desquelles 1'Eglise du Christ est vraiment présente. La communion invisible avec le Christ est
vécue dans la communion visible de I'Eglise dans l'amour et la vérité. L'Eglise est unie d'une
maniére qu'enrichit et que transcende la diversité géographique et culturelle. Elle est en
communion vivante avec I'Eglise du passé, tout en regardant vers I'Eglise de l'avenir. Sa
communion dans le temps remonte aux apdtres eux-mémes (cf. Ap 21, 14), qui restent les
fondations de I'Eglise dans sa vie et sa mission, et qui continuent présentement & la guider. Le
Christ lui-méme conduit 'Eglise a travers Pierre et les autres apdtres, et a travers ceux qui
partagent et continuent leur ministére aujourd'hui, le Pape et le reste du collége des évéques.

100. L'unité catholique implique de tenir en commun toutes les doctrines de 'Eglise. Il y a
place, dans cette unité catholique, pour une diversité de points de vue et d'expressions
théologiques, une pluralité de rites liturgiques et de discipline canonique. Elle permet le débat
et la discussion, mais non la désunion en matiére de foi. Il y a eu des temps dans I'histoire de
I'Eglise catholique ot la tension entre 'unité dans la vérité et la diversité des perspectives
n'était pas toujours saine et harmonieuse.

Les évéques

101. Parmi les divers ministéres et charismes & I'ceuvre dans 1'Eglise depuis les temps les plus
reculés, le service primordial est depuis le début celui de 1'évéque. Les catholiques congoivent
le collége des évéques comme continuant la sollicitude des apétres pour toutes les Eglises.
Les évéques, assistés par les presbytres et les diacres, sont appelés a conduire a la sainteté, en
servant l'unité de 'Eglise avec le Christ par la parole et le sacrement. Le Deuxiéme Concile du



Vatican a enseigné que la plénitude du sacrement de 1'ordre est donné a 1'épiscopat par
l'ordination. Au cceur du ministere de 1'évéque est le service pastoral de 1'unité de 'Eglise dans
'amour et la vérité. Afin d'étre d'efficaces instruments de ce service, les évéques doivent avoir
l'autorité indispensable pour assurer l'unité qui est si essentielle a la vie et a la mission de
I'Eglise.

102. L'unité dans 1'amour et 1'unité dans la vérité ne vont pas l'une sans l'autre, et il en est de
méme de la direction pastorale et de 1'autorité doctrinale, centrées toutes deux avant tout sur la
célébration de l'eucharistie. Les communautés apostoliques ont besoin de personnes qui
proclament 1'Evangile avec autorité, sous I'autorité du Christ lui-méme. Il y a " une
interdépendance dans la communion entre l'instinct spirituel de tout le corps des fideles et
ceux qui ont pouvoir de poser des actes normatifs de discernement de ce qui est ou non fidele
a la tradition chrétienne ". C'est 12 le role doctrinal spécifique des évéques dans I'Eglise : " La
charge d'interpréter de fagon authentique la Parole de Dieu écrite ou transmise a €té confiée
au seul magistére vivant de 1'Eglise, dont l'autorité s'exerce au nom de Jésus-Christ ".

103. La fonction doctrinale (magisterium) de I'Eglise n'est pas au-dessus de la Parole de Dieu
mais elle la sert, n'enseignant que ce qui a €té recu. Comme maitres, les évéques doivent
d'abord écouter la Parole, puis la méditer dans leur coeur avec crainte devant le mystére de la
révélation divine, et ensuite 1'exposer avec fidélité.

104. Les évéques sont des membres du peuple fidele chargés d'un service spécial au nom du
Christ. L'Eglise est une communauté sous l'autorité du Christ ressuscité. C'est le Christ qui est
le chef de 1'Eglise, exergant une épiscopé¢ invisible sur sa foi et sa vie, son culte et sa mission
(cf.1 P 2,25).

105. Les catholiques comprennent que la direction invisible du Christ comme pasteur et
maitre s'exerce de multiples manicres, et spécialement par le collége des évéques. Les
évéques sont signes et instruments du Christ en tant que téte et pasteur de son Eglise, et ils
participent ainsi de l'autorité par laquelle le Christ lui-méme édifie, instruit et sanctifie son
Corps. Cette compréhension du ministeére des évéques est essentielle a une présentation
catholique de leur autorité doctrinale, exercée au nom du Christ, mais toujours comme service
de la communion des Eglises dans I'amour et dans la vérité.

106. La proclamation de I'Evangile est le premier des devoirs de 1'évéque. Les évéques sont
des hérauts de la foi et des maitres qui participent de 1'autorité du Christ. Le Christ veut lui-
méme travailler par eux pour préserver I'Eglise indéfectiblement dans la vérité. Il y a de
nombreuses manicres pour un évéque d'enseigner avec autorité : par des lettres pastorales a
son diocése ; dans des rassemblements diocésains ; en s'impliquant dans des assemblées et des
commissions nationales et internationales ; par des homélies dans sa cathédrale ou dans les
paroisses ; en célébrant l'eucharistie qui est la source de la 'sainte communion' des Eglises en
Christ. L'évéque enseigne I'Eglise locale et, avec ses fréres évéques, 'Eglise universelle. Il
annonce avec autorité une foi qui est déja vécue dans I'Eglise qu'il sert. Avec amour il préte
l'oreille et parle a I'Eglise qui est menée par I'Esprit de vérité. L'enseignement de chaque
évéque n'est pas en soi garanti contre toute erreur par le Saint-Esprit ; il y a eu et il peut y
avoir des évéques dont l'enseignement et la vie sont contraires & I'Evangile qui leur est confié.
L'enseignement d'un évéque est toujours plus fructueux quand il dit la vérité dans l'amour,
témoignant de cette vérité non seulement par ses paroles mais aussi par une vie de sainteté.

107. L'autorité d'un évéque comme premier pasteur et maitre d'un diocese est territoriale et
personnelle. Son autorité territoriale s'étend dans le diocése a tous les baptisés. Son autorité
personnelle implique une attention particuliere aux prétres et aux diacres, spécialement ceux
de son clergé diocésain, ainsi qu'aux communautés religieuses présentes dans le diocese. Dans
les deux cas, I'exercice de la responsabilité épiscopale requiert de fréquentes consultations des
prétres et des fidéles. Chaque diocese a le devoir de créer de telles structures de consultation.



D'une part, les prétres et les diacres autorisés par un évéque participent au ministere
liturgique, doctrinal et pastoral, et les prétres doivent étre consultés au moyen du conseil
presbytéral. D'autre part, les laics collaborent aussi avec les évéques et les prétres dans
l'exercice du ministére liturgique, doctrinal et pastoral, et on les consulte de bien des
maniéres, notamment dans les conseils paroissiaux ou pastoraux et les synodes diocésains.
Les laics ont des responsabilités spécifiques dans la catéchese, I'éducation et la
communication, dans le dialogue cecuménique et interreligieux et dans le rayonnement
missionnaire de I'Eglise. De cette maniére et de bien d'autres ils contribuent au ministére
d'enseignement de I'Eglise.

108. Par sa nature méme comme service de la communion de 1'Eglise, le ministére de 'évéque
ne peut étre exercé qu'en communion avec ses collegues dans I'épiscopat. L'évéque ne peut
enseigner et diriger avec autorité que s'il est en communion d'esprit et de cceur avec les
évéques du monde entier et de tous les siecles. L'unité catholique des évéques avec la foi de
I'Eglise depuis les apdtres est exprimée par l'ordination dans la succession apostolique : le
college des évéques aujourd'hui, en continuité avec le college des apdtres, regoit de nouveaux
membres par la pricre et I'imposition des mains. Une maniére de signifier cela est
qu'ordinairement la participation d'au moins trois évéques est requise pour l'ordination d'un
autre évéque. L'unité catholique des évéques avec 1'Eglise universelle aujourd'hui est
exprimée et servie par leur communion vivante avec I'évéque de Rome. Unis a lui, les
évéques ensemble sont I'autorité supréme dans 1'Eglise. Leur service doctrinal normatif est
exercé surtout dans un concile cecuménique. Ils peuvent aussi enseigner dans d'autres
rencontres (par ex. le synode des évéques, les conférences épiscopales et les synodes des
Eglises catholiques orientales), et chacun enseigne dans son diocése.

109. Lorsque les évéques exercent leur supréme autorité doctrinale, le Saint-Esprit guide et
protége leur discernement et leur annonce de la vérité de I'Evangile. Les successeurs des
apotres ont regu du Seigneur le don spirituel de proclamer avec autorité la vraie foi. C'est la
un don (charisme) du Seigneur, et comme tous les charismata (cf. 1 Co 12-13) il doit étre
exercé dans l'amour. Le charisme sir de vérité est donné a tous les évéques dans la succession
apostolique, non pour révéler de nouvelles doctrines mais pour assurer la fidélité de 'Eglise a
la Parole de Dieu.

110. Dans un concile cecuménique, les évéques, en communion avec I'Evéque de Rome,
peuvent définir solennellement une doctrine en maticre de foi ou de meeurs. Les catholiques
croient qu'en cela les évéques sont préservés de toute erreur par le Saint-Esprit, de sorte que "
tout le troupeau du Christ soit préservé et progresse dans I'unité de la foi ". Cette préservation
de l'erreur est ce que I'on entend par I' " infaillibilité " de leur proclamation doctrinale. Dans
les définitions doctrinales la vérité de foi est infaillible, mais cela ne veut pas dire que la fagon
dont ces définitions sont formulées, promulguées ou présentées, ne pourrait pas étre
améliorée. Dans une tradition vivante il y a toujours place pour d'autres réflexions
théologiques et explorations doctrinales. Cela fait partie du processus de réception de
I'enseignement et de son appropriation dans la vie de foi de la communauté. Une doctrine ne
peut étre définie que si elle est en harmonie avec les autres doctrines. De telles déclarations
n'ajoutent pas a la vérité de I'Evangile, mais servent a clarifier la compréhension qu'en a
progressivement I'Eglise, et aide & discerner ce qui est ou non en conformité avec la tradition
apostolique. Les définitions doctrinales visent a éclairer et a rendre str le chemin de la foi.
Les évéques enseignent aussi la vérité de 1'Evangile infailliblement lorsque, méme étant
dispersés a travers le monde, mais maintenant leur communion entre eux et avec l'évéque de
Rome, ils sont unanimes dans leur enseignement normatif d'une maticre de foi qu'il faut tenir
définitivement .

L'Evéque de Rome



111. Tout comme chaque Eglise locale (diocése) trouve son unité dans I'amour et dans la
vérité, ainsi les Eglises locales dans le monde sont-elles unies dans la communion de I'Eglise
universelle. L'Eglise locale de Rome a une primauté d'amour parmi les Eglises, et son évéque
est la téte visible du college des évéques.

112. Les catholiques trouvent un fondement biblique a ce service de la primauté par 1'évéque
de Rome dans les paroles de Jésus a Simon-Pierre : " Tu es Pierre, et sur cette pierre je batirai
mon Eglise " (Mt 16, 19), lues & la lumiére des derniéres instructions a Pierre, " Pais mes
agneaux ... pais mes brebis... suis-moi " (Jn 21, 15, 17, 22). L'extension de la primauté
pétrinienne a la primauté romaine repose sur le mandat de Pierre de fortifier ses freres (cf. Lc
22, 32). Les catholiques reconnaissent que la position spéciale et le role de 'Eglise locale de
Rome, ainsi que le ministere distinctif de son évéque, se sont développés graduellement dans
I'Eglise ancienne, et que la pratique continue d'évoluer. La Commission mixte s'est livrée a un
certain approfondissement de ce point dans son rapport Vers une déclaration sur I'Eglise.

113. Le ministére du Pape auprés de tous ses fréres évéques et de leurs Eglises est un service
pastoral de I'unité de 1'Eglise universelle dans l'amour et la vérité. Il est " le premier serviteur
de l'unité ". Pour que ce ministere puisse étre efficace, la juridiction de 1'évéque de Rome est "
universelle ", " ordinaire " et " immédiate " . Son autorité primatiale est " universelle " parce
qu'elle est au service de la communion de toutes les Eglises. Elle est " ordinaire " en ce qu'elle
lui appartient en vertu de sa charge et non en tant que déléguée par d'autres. Elle est "
immédiate " afin de lui permettre, quand il le faut pour le bien de I'Eglise universelle, et en
fidélité a 'Evangile d'agir partout afin de préserver l'unité de 1'Eglise dans la vérité et 'amour.
Cette autorité est vraiment épiscopale. Evéque parmi les autres évéques, avec un ministére de
présidence parmi eux et pour eux, le Pape sert 'unité des évéques afin qu'a leur tour ils
puissent servir l'unité de leurs Eglises. Il sert au sein du Collége épiscopal comme serviteur
des serviteurs de Dieu. Le Premier Concile du Vatican et le Pape Pie IX confirméerent que la
primauté du Pontife romain n'est pas la pour affaiblir les évéques, mais pour les soutenir dans
leurs ministéres de vicaires du Christ.

114. Cette primauté universelle du Pape est une primauté d'amour, et son autorité doctrinale
est une dimension centrale de cette primauté. L'Eglise universelle ne peut rester unie dans
I'amour que si elle est unie dans la foi. Au service de la catholicité et de 1'apostolicité de la foi
de 'Eglise, et de la responsabilité collégiale des évéques pour le discernement et I'annonce
authentiques de cette foi, il est donné au Pape, quand il en est besoin, le charisme de
proclamer infailliblement la vraie doctrine. Quand il promulgue ainsi une définition, il juge
non comme personne privée mais comme téte du collége des évéques et premier pasteur et
docteur de 1'Eglise, en qui le charisme d'infaillibilité de 'Eglise elle-méme est
individuellement présent.

115. Les catholiques croient que le réle de saint Pierre de servir I'unité de la communauté de
foi " doit continuer dans I'Eglise, de maniére que sous sa seule téte, qui est Jésus-Christ, elle
puisse étre visiblement dans le monde la communion de tous ses disciples ". A cause de ce
ministére spécial au sein de I'Eglise catholique, 1'évéque de Rome a également un devoir
particulier de promouvoir I'unité de tous les chrétiens dans la foi et 'amour.

116. Dire que les évéques en union avec le Pape enseignent et paissent au nom du Christ n'est
pas prétendre que tout ce qu'ils disent et font est revétu de 'autorité divine. Comme Pierre et
les autres apotres, 'évéque de Rome et ses collégues dans 1'épiscopat ont conscience de leur
faiblesse humaine et d'avoir en permanence spécialement besoin de transformation du cceur et
de la vie. L'exercice fidéle de leur ministére dans 1'Eglise dérive de la grice et dépend
totalement de la grice, tout comme 1'Eglise entiére est " fondée sur I'infinie puissance de la
grace ".



Conclusion

117. Les méthodistes et les catholiques ont confiance dans la présence et la grace jamais
démenties du Saint-Esprit pour les garder dans la fidélité et protéger la vérité de I'Evangile
qu'ils préchent et enseignent. L'Eglise catholique reconnait cette présence de I'Esprit
spécialement dans le charisme de vérité et de foi inaltérables donné aux évéques dans 1'Eglise.
L'exercice du ministére d'enseignement des évéques prend de nombreuses formes et inclut le
ministére spécial de 1'évéque de Rome dans la proclamation de la foi de tous les évéques et de
toute 'Eglise. Les méthodistes reconnaissent la conduite du Saint-Esprit dans les Conférences
méthodistes, quoiqu'ils ne leur attribuent pas une exemption de toute erreur. Ils acceptent leur
enseignement comme faisant autorité quand on le montre clairement en accord avec les
Ecritures. La Conférence est l'autorité ultime pour l'interprétation de la doctrine.

118. Les catholiques et les méthodistes reconnaissent que c'est I'Eglise entiére qui demeure
dans la vérité en raison de la présence du Saint-Esprit dans la communauté des croyants. Les
uns et les autres reconnaissent la présence dans tous les croyants d'un don de reconnaissance,
de discernement et de réponse a la vérité de I'Evangile, et donc qu'ils jouent un réle dans la
formulation et I'interprétation de la foi de 'Eglise. Plus fondamentalement, les méthodistes
comme les catholiques croient que c'est 'Esprit qui préserve dans 'Eglise la vérité de
I'Evangile proclamé par le Christ et les ap6tres, bien qu'ils ne soient pas entiérement d'accord
sur ce qui constitue I'essentiel de 'Evangile.

119. La foi commune des fideles du Christ doit étre prise en considération par ceux qui
enseignent avec autorité dans 'Eglise. Leur ministére ne peut jamais étre exercé isolément de
la foi de toute I'Eglise. Les méthodistes et les catholiques différent cependant sur les maniéres
dont se pratique cette collaboration. De part et d'autre on admet le role du laicat dans le
développement de la foi vécue, préchée,enseignée, et méditée. Dans le méthodisme des laics
participent comme membres de la Conférence a la détermination normative du contenu précis
de la foi de I'Eglise. L'Eglise catholique, de son coté, maintient que la détermination
normative du contenu précis de la foi de I'Eglise est proprement le ministére des évéques. Les
raisons pour lesquelles les méthodistes et les catholiques interprétent différemment les réles
du laicat et des ministres ordonnés en ce qui concerne l'enseignement normatif sont maticre a
de nouvelles investigations.

120. Une raison de cette variation dans la pratique est l'interprétation différente de l'effet du
rite de I'ordination, liée a la compréhension catholique de la sacramentalité de ce rite. Il existe
en outre une autre différence fondamentale, relative a la compréhension du degré de fiabilité
garantie qu'on peut accorder a un instrument humain exercant un ministeére doctrinal dans
I'Eglise, méme en tenant compte de la présence continue du Saint-Esprit. La relation entre
l'ordination, I'autorité doctrinale et 'assistance assurée du Saint-Esprit reste matiére a
discussion entre méthodistes et catholiques.

121. Mais s'il est vrai que le présent rapport reconnait des différences évidentes dans la
structure ministérielle de l'autorité doctrinale et dans l'interprétation théologique de la fiabilité
de ces structures ministérielles, il reste une foi commune fondamentale dans la présence du
Saint-Esprit et dans 1'utilisation par le Saint-Esprit des instances légitimes d'exercice de
l'autorité doctrinale pour assurer la vérité de 1'Evangile qui est cru par les méthodistes et les
catholiques. De plus, le langage différent utilisé pour décrire 1'expérience de l'enseignement
normatif ne nie pas le fait que de part et d'autre, on dépend en pratique de la direction stire du
Saint-Esprit pour ce ministére d'enseignement normatif. L'expérience des méthodistes et des
catholiques et leur confiance dans leurs interprétations respectives de la foi apostolique
indiquent que ces perspectives sont peut-étre beaucoup plus proches que ne le fait apparaitre
parfois la différence de langage.



122. En cherchant a avancer ensemble vers I'unité pléni¢re dans I'amour et la vérité, les
méthodistes et les catholiques s'engagent ici et maintenant " a dire la vérité dans 1'amour ", les
uns aux autres et a tous les peuples du monde.

PARTICIPANTS DU DIALOGUE :

Catholiques

Mgr Michael Putney, évéque de Townsville, Australie (co-président)
Mgr Timothy Galligan, Cité du Vatican (co-secrétaire)

Mgr Alexandre Brunett, archevéque de Seattle, WA, Etats-Unis
Sceur Mary Charles-Murray, Oxford, Angleterre

Chanoine Michael Evans, Tunbridge Wells, Angleterre

Prof. Francis Frost, Ars, France

Prof. Georges Tavard, Boston, MA, Etats-Unis

Mgr Peter Turkson, archevéque de Cape Coast, Ghana

Méthodistes
Prof. Geoffrey Wainwright, Duke University, Durham, NC, Etats-Unis (co-président)

Rev. Dr Joe Hale, Conseil méthodiste mondial, Lake Junaluska, NC, Etats-Unis (co-
secrétaire)

Evéque Daniel C. Arichea Jr, Baguio City, Philippines

Evéque Mvurme Dandala, Braamfontein, Afrique du Sud Dr Scott J. Jones, Southern
Methodist University, Dallas, TX, Etats-Unis

Mme Gillian Kingston, Dublin, Irlande
Evéque Richard C. Looney, Macon, GA, Etats-Unis Rev.

Dr John Newton, Bristol, Angleterre



