COMMISSION MIXTE INTERNATIONALE DE DIALOGUE THEOLOGIQUE
ENTRE L’EGLISE CATHOLIQUE ROMAINE ET L’EGLISE ORTHODOXE

I REUNION PLENIERE
Munich, 30 juin — 6 juillet 1982

_LE MYSTERE DE L’EGLI‘SE ET DE L’EUCHARISTIE
A LA LUMIERE DU MYSTERE DE LA SAINTE TRINITE
(cfr. Communiqué, p. 64 supra)

Fidéle au mandat reu a Rhodes, ce rapport aborde le mystére de 1’Eglise par un seul de ses
aspects, mais un aspect particulierement important dans la perspective sacramentelle de
1’Eglise, a savoir le mystére de 1’Eglise et de I’Eucharistie a la lumiére du Mystére de la
Sainte Trinité. En effet, on demandait de partir de ce que nous avons en commun et, en le
développant, d’aborder de I’ intérieur et progressivement tous les points sur lesquels nous ne
sommes pas en accord.

En rédigeant ce document, nous entendons montrer que ce faisant, nous exprimons ensemble
une foi qui est la continuation de celle des apdtres.

Ce document marque la premicre étape de cet effort pour réaliser le programme de la
commission préparatoire approuvé lors de la premicre réunion de la commission de dialogue.

Puisqu’il s’agit d’une premiére étape, abordant le mystére de 1’Eglise par un seul de ses
aspects, bien des points n’y sont pas encore traités. Ils le seront dans les étapes suivantes,
telles qu’elles sont prévues dans le programme mentionné ci-dessus.

|

1. Le Christ, Fils de Dieu incarné, mort et ressuscité, est le seul qui a vaincu le péché et la
mort. Parler de la nature sacramentelle du mystére du Christ, c’est donc évoquer la possibilité
donnée a ’homme et, a travers lui, au cosmos, de faire I’expérience de la nouvelle création,
Royaume de Dieu, hic et nunc, par les réalités sensibles et créées. Tel est le mode (tropos)
dans lequel I'unique Personne et I’unique événement du Christ existent et operent dans
I’histoire depuis la Pentecote et jusqu’a la Parousie. Cependant, la vie éternelle, que Dieu a
donnée au monde dans I’événement du Christ, son Fils éternel, est portée dans des vases
d’argile. Elle n’est donnée encore qu’en avant-goit, comme arrhes.

2. A la derniere Cene, le Christ a affirmé qu’il donnait son Corps aux disciples pour la vie de
la multitude, dans 1I’Eucharistie. Ce don y est fait par Dieu au monde, mais sous forme
sacramentelle. A partir de ce moment, 1’Eucharistie existe comme sacrement du Christ lui-
méme. Elle devient I’avant-goit de la vie éternelle, le remeéde d’immortalité, le signe du
Royaume a venir. Le sacrement de I’événement du Christ passe ainsi dans le sacrement de
I’Eucharistie. Sacrement qui nous incorpore pleinement au Christ.

3. L’incarnation du Fils de Dieu, sa mort et sa résurrection ont été réalisées des le départ selon
la volonté du Pere, dans I’Esprit Saint. Cet Esprit, qui procéde éternellement du Pere et se
manifeste par le Fils, a préparé I’événement du Christ et il I’a réalisé pleinement dans la
résurrection. Le Christ, qui est le Sacrement par excellence, donné par le Pére pour le monde,



continue de se donner pour la multitude, dans I’Esprit, le seul qui vivifie (Jean, 6). Le
sacrement du Christ est aussi une réalité qui ne peut exister que dans 1’Esprit.

4. L’Eglise et I’Eucharistie:

a) Bien que les Evangélistes, dans le récit de la Céne, se taisent sur 1’action de 1’Esprit, il était
pourtant conjoint plus que jamais au Fils incarné pour 1’accomplissement de I’oeuvre du Pére.
Il n’est pas encore donné, recu comme Personne, par les disciples (Jean 7, 39). Mais quand
Jésus est glorifié, alors I’Esprit lui aussi se répand et se manifeste. Le Seigneur Jésus entre
dans la gloire du Pére et, en méme temps, par 1’effusion de 1I’Esprit, dans son tropos
sacramentel en ce monde-ci. La Pentecote, achévement du mystére pascal, inaugure du méme
coup, les derniers temps. L’Eucharistie et ’Eglise, Corps du Christ crucifié et ressuscité,
deviennent lieu des énergies de I’Esprit Saint.

b) Les croyants sont baptisés dans I’Esprit au nom de la Sainte Trinité pour former un seul
corps (cf. 1 Cor 12,13) Quand I’Eglise célébre I’Eucharistie, elle réalise «ce qu’elle est»,
Corps du Christ (/ Cor 10,17). Par le baptéme et la chrismation, en effet, les membres du
Christ sont joints par 1’Esprit, greffés sur le Christ. Mais par I’Eucharistie, I’événement pascal
se dilate en Eglise. L'Eglise devient ce qu’elle est appelée a étre de par le baptéme et la
chrismation. Par la communion au Corps et au Sang du Christ, les fideles croissent en cette
divinisation mystérieuse qui accomplit leur demeure dans le Fils et le Pére, par I’Esprit.

¢) Ainsi, d’une part, I’Eglise célébre 1’Eucharistie comme expression, en ce temps-ci, de la
liturgie céleste. Mais, d’autre part, I’Eucharistie édifie ’Eglise, en ce sens que par elle I’Esprit
du Christ ressuscité fagonne I’Eglise en Corps du Christ. C’est pourquoi I’Eucharistie est en
vérité le Sacrement de 1’Eglise, a la fois comme sacrement du don total que le Seigneur fait
lui-méme aux siens et comme manifestation et croissance du Corps du Christ, I’Eglise.
L’Eglise pérégrinante célébre I’Eucharistie sur la terre jusqu’a ce que son Seigneur vienne
remettre la Royauté a Dieu le Pére, afin que Dieu soit tout en tous. Elle anticipe ainsi le
jugement du monde et sa transfiguration finale.

5. La mission de I’Esprit demeure conjointe a celle du Fils. La célébration de 1I’Eucharistie
révele les énergies divines manifestées par 1’Esprit a I’oeuvre dans le Corps du Christ:

a) L Esprit prépare la venue du Christ en I’annongant par les Prophétes, en guidant vers lui
I’histoire du peuple ¢lu en le faisant concevoir de la Vierge Marie, en ouvrant les coeurs a sa
Parole.

b) L Esprit manifeste le Christ dans son oeuvre de Sauveur, I’Evangile qu’il est lui-méme. La
célébration eucharistique est I’Anamnése (le Mémorial): vraiment, mais sacramentellement,
aujourd’hui, ’Ephapax est et advient. La célébration de I’Eucharistie est le kairos par
excellence du mysteére.

¢) L’Esprit transforme les Dons sacrés dans le Corps et le Sang du Christ (metabol¢), pour que
s’accomplisse la croissance du Corps qui est ’Eglise. En ce sens, la célébration entiere est une
épiclese, qui s’explicite davantage a certains moments. L’Eglise est perpétuellement en état
d’épiclese.

d) L’Esprit met en communion avec le Corps du Christ ceux qui participent au méme pain et
au méme calice. A partir de 1a, I’Eglise manifeste ce qu’elle est: le sacrement de la koinonia
trinitaire, la «demeure de Dieu avec les hommes» (cf. Ap 21.,4).

L’Esprit en actualisant ce que le Christ a fait une fois pour toutes — 1’événement du mystere
— I’accomplit en nous tous. Cette relation au mystere, plus évidente dans 1’Eucharistie, se



retrouve dans les autres sacrements, tous des actes de 1’Esprit. C’est pourquoi 1I’Eucharistie est
le centre de la vie sacramentelle.

6. La célébration eucharistique prise en son ensemble rend présent le mystere trinitaire de
I’Eglise. On y passe de I’audition de la Parole, culminant dans la proclamation de I’Evangile
— annonce apostolique de la Parole faite chair — a 1’action de grace envers le Pére, au
mémorial du sacrifice du Christ et & la communion en celui-ci grace a la pricre épiclétique
faite dans la foi. Car, dans I’Eucharistie, I’épiclése n’est pas uniquement une invocation pour
la transformation sacramentelle du pain et de la coupe. Elle est aussi une priere pour le plein
effet de la communion de tous au mystere révélé par le Fils.

De cette manicre, la présence de I’Esprit lui-méme s’étend par le partage du sacrement de la
Parole faite chair, a tout le corps de I’Eglise. Sans vouloir encore résoudre les difficultés
suscitées entre 1’Orient et 1’Occident au sujet de la relation entre le Fils et I’Esprit, nous
pouvons déja dire ensemble que cet Esprit qui proceéde du Pére (Jean 15,26), comme de la
seule source dans la Trinité, et qui est devenu 1’Esprit de notre filiation (Rom 8,15) car il est
aussi ’Esprit du Fils (Gal 4,6), nous est communiqué, particulierement dans 1’Eucharistie, par
ce Fils sur lequel il repose, dans le temps et dans 1’éternité (Jean 1,32).

C’est pourquoi le mysteére eucharistique s’accomplit dans la priére qui conjoint les paroles par
lesquelles la Parole faite chair a institué le sacrement et 1’épiclése dans laquelle I’Eglise mue
par la foi, supplie le Pére, par le Fils, d’envoyer 1I’Esprit pour que dans I’unique oblation du
Fils incarné tout soit consommeé dans ’unité. Par I’Eucharistie, les croyants s unissent au
Christ, qui s’offre au Pére avec eux, et regcoivent le pouvoir de s’offrir en esprit de sacrifice les
uns aux autres comme le Christ lui-méme s’est offert au Pére pour la multitude, se donnant
ainsi aux hommes.

Cette consommation dans I’unité, accomplie inséparablement par le Fils et I’Esprit, agissant
dans la référence au Pére et a son dessein, est I’Eglise en sa plénitude.

11

1. En se référant au Nouveau Testament, on remarquera d’abord que I’Eglise désigne une
réalité «locale». L’Eglise existe dans I’histoire comme Eglise locale. Pour une région, on
parle plutdt des Eglises, au pluriel. Il s’agit toujours de I’Eglise de Dieu, mais dans un lieu.

Or I’Eglise qui existe dans un lieu n’est pas formée, radicalement, par les personnes s’ajoutant
pour la constituer. 1 existe une «Jérusalem d’en haut», qui «descend de chez Dieuy, une
communion fondatrice de la communauté elle-méme. L Eglise est constituée par un don
gratuit, celui de la nouvelle création.

11 est cependant clair que I’Eglise «qui est en» tel lieu se manifeste comme telle lorsqu’elle est
«assemblée». Cette assemblée elle-méme dont les ¢léments et les exigences sont indiqués par
le Nouveau Testament, est pleinement telle lorsqu’elle est synaxe eucharistique. En effet,
quand 1’Eglise locale célébre I’Eucharistie, 1’événement advenu «une fois pour toutes» est
actualisé et manifesté. Dans 1’Eglise locale, il n’y a alors ni homme ni femme, ni esclave ni
homme libre, ni juif ni grec. Une nouvelle unité se trouve communiquée, qui surmonte les
divisions et restaure la communion dans I'unique Corps du Christ. Cette unité transcende
I’unité psychologique, raciale, socio-politique ou culturelle. Elle est la «communion de
I’Esprit Sainty» rassemblant les enfants de Dieu dispersés. La nouveauté du baptéme et de la
chrismation porte alors tout son fruit. Et par la puissance du Corps et du Sang du Seigneur,
rempli de I’Esprit Saint, le péché, qui ne cesse d’assaillir les chrétiens, faisant obstacle au



dynamisme de «la vie pour Dieu dans le Christ Jésus» recu au baptéme, est guéri. Ceci vaut
aussi du péché de division, dont toutes les formes contredisent le dessein de Dieu.

L’un des textes majeurs a rappeler est / Cor. 10, 15-17: un seul Pain, un seul Calice, un seul
Corps du Christ dans la pluralité des membres. Ce mystére de 1’unité dans I’amour de
plusieurs personnes constitue proprement la nouveauté de la koinonia trinitaire communiquée
aux hommes, dans 1’Eglise, par 1’Eucharistie. Tel est le but de I’oeuvre salvifique du Christ,
répandue dans les derniers temps, depuis la Pentecdte.

C’est pourquoi I’Eglise trouve son modéle, son origine et sa fin dans le mystére du Dieu un en
trois Personnes. Bien plus, I’Eucharistie ainsi comprise a la lumiére du mystere trinitaire
constitue le critére pour le fonctionnement de la vie ecclésiale en son entier. Les éléments
institutionnels ne doivent étre qu’un reflet visible de la réalité mystérique.

2. Le déroulement de la célébration eucharistique de 1’Eglise locale montre comment la
koindnia s’actualise dans I’Eglise célébrant I’Eucharistie. Dans la célébration de I’Eucharistie
par la communauté entourant activement 1’évéque ou le presbytre en communion avec lui, on
reléve les aspects suivants, intérieurs I’un a I’autre, méme si tel ou tel moment de la
célébration accentue particulierement tel ou tel aspect.

La koinonia est eschatologique. Elle est la nouveauté qui vient dans les derniers temps. C’est
pourquoi tout commence, dans I’Eucharistie comme dans la vie de ’Eglise, par la conversion
et la réconciliation. L’Eucharistie présuppose la repentance (métanoia) et la confession
(exomologese), qui trouvent ailleurs leur expression sacramentelle propre. Mais I’Eucharistie
remet et guérit aussi les péchés, puisqu’elle est le Sacrement de I’amour divinisant du Pere,
par le Fils, dans I’Esprit Saint.

Mais cette koindnia est également kérygmatique. Cela se vérifie dans la synaxe non seulement
parce que la célébration «annonce» 1’événement du mystere, mais aussi parce qu’elle
’actualise aujourd’hui dans I’Esprit. Cela implique I’annonce de la Parole a I’assemblée et la
réponse de foi de tous. Ainsi s’actualise la Communion de I’assemblée dans le kérygme, donc
I’unité dans la foi. L orthodoxie est inhérante a la koinonia eucharistique. Cette orthodoxie
s’exprime le plus clairement par la proclamation du symbole de la foi qui est le condensé de la
tradition apostolique dont I’évéque est le témoin en vertu de sa succession. Ainsi I’Eucharistie
est-elle indissociablement, Sacrement et Parole puis-qu’en elle ¢’est le Verbe incarné qui
sanctifie dans I’Esprit. C’est pourquoi la liturgie tout entiére, et non seulement la lecture des
Saintes Ecritures, constitue une proclamation de la Parole sous forme de doxologie et de
priere. Inversement, la parole proclamée est la Parole faite chair, et devenue sacramentelle.

La koindnia est a la fois ministérielle et pneumatique. C’est pourquoi I’Eucharistie en est la
manifestation par excellence. Toute 1’assemblée, chacun a son rang, est «liturge» de la
koindnia, et elle ne I’est que par I’Esprit Saint. Tout en étant don du Dieu trinitaire, la
koinodnia est aussi réponse des hommes. Ceux-ci, dans la foi qui vient de I’Esprit et de la
Parole, mettent en oeuvre la vocation et la mission regues au baptéme: devenir, chacun a son
rang, membres vivants du Corps du Christ.

3. Le ministere de I’évéque ne s’épuise pas dans une fonction tactique ou pragmatique (parce
qu’il faut bien un président), mais ¢’est une fonction organique. L’évéque, regoit le don de la
grace épiscopale (/ Tim 4,14) dans le sacrement de la consécration, accomplie par les évéques
qui ont eux-mémes regu ce don, grace a 1’existence d’une succession ininterrompue des
chirotonies épiscopales, en commengant par les saints apdtres. Par le sacrement de
I’ordination, I’Esprit du Seigneur «confére» a I’évéque, non pas juridiquement, comme une
pure transmission du pouvoir, mais sacramentellement, 1I’exousia de Serviteur que le Fils a
recu du Pére et qu’il a humainement accueilli par son consentement dans sa Passion.



La fonction de I’évéque est étroitement liée a I’assemblée eucharistique qu’il préside. L unité
eucharistique de I’Eglise locale implique la communion entre celui qui préside et le peuple
auquel il livre la Parole du Salut et les dons eucharistiés. D’ailleurs, le ministre est aussi celui
qui «regoit» de son Eglise, fidéle a la tradition, cette parole qu’il transmet. Et la grande
intercession qu’il fait monter vers le Pére n’est autre que celle de son Eglise tout entiére avec
lui. Pas plus que celle-ci ne peut étre coupée de son évéque, I’évéque ne peut étre séparé de
son Eglise.

L’évéque se tient au coeur de I’Eglise locale comme ministre de 1’Esprit pour discerner les
charismes et veiller a ce qu’ils s’exercent dans la concorde, en vue du bien de tous, dans la
fidélité a la tradition apostolique. Il se situe au service des initiatives de I’Esprit pour que rien
ne les empéche de contribuer a 1’édification de la koindnia. Il est ministre d’unité, serviteur du
Christ Seigneur, dont la mission est de «rassembler dans 1’unité les enfants de Dieu». Et
puisque 1’Eglise est édifiée par I’Eucharistie, il est celui qui, revétu de la grice du ministére
sacerdotal, préside a celui-ci.

Mais cette présidence doit étre comprise. L’évéque préside a I’oblation qui est celle de sa
communauté tout entiere. Consacrant les dons pour qu’ils deviennent le Corps et le Sang que
la communauté offre, il céleébre non seulement pour elle ni seulement avec elle et en elle, mais
par elle. Il apparait alors comme ministre du Christ faisant I’unité¢ de son Corps, créant la
communion par son corps. L’union de la communauté avec lui est d’abord de I’ordre du
Mpystérion, non primordialement de 1’ordre juridique. C’est cette union exprimée dans
I’Eucharistie qui se prolonge et s’actualise dans I’ensemble des relations «pastorales» du
magistére, gouvernement, vie sacramentelle. La communauté ecclésiale est ainsi appelée a
étre I’ébauche d’une communauté humaine renouvelée.

4.1l y a communion profonde entre I’évéque et la communauté dont 1’Esprit lui confére la
responsabilité pour I’Eglise de Dieu. L’ancienne tradition I’évoquait, avec bonheur, par
I’image des noces. Mais cette communion se situe a I’intérieur de la communion avec la
communauté apostolique.

Dans la tradition ancienne (dont fait foi notamment la Tradition apostolique d’Hippolyte),
I’évéque ¢€lu par le peuple — qui se porte garant de sa foi apostolique, en conformité avec ce
que I’Eglise locale confesse — recoit la grace ministérielle du Christ par I’Esprit dans la
pri¢re de I’assemblée et par I’imposition des mains (chirotonia) des évéques voisins, témoins
de la foi de leur propre Eglise. Son charisme, venant directement de I’Esprit, lui est donné
dans ’apostolicité de son Eglise (reliée a la foi de la communauté apostolique) et dans celle
des autres Eglises représentées par leur évéque. Par 13, son ministére s’insére dans la
catholicité de I’Eglise de Dieu.

La succession apostolique dit donc plus qu'une pure transmission de pouvoirs. Elle est
succession dans une Eglise, témoin de la foi apostolique, en communion avec les autres
Eglises, témoins de la méme foi apostolique. La sedes (la cathedra) joue un réle capital dans
I’insertion de 1’évéque au coeur de 1’apostolicité ecclésiale. D’autre part, une fois ordonné,
1’évéque devient dans son Eglise le garant de 1’apostolicité, celui qui la représente au sein de
la communion des Eglises, son lien avec les autres Eglises. C’est pourquoi, dans son Eglise,
toute Eucharistie ne peut se célébrer en vérité que présidée par lui ou par un presbytre en
communion avec lui. Sa mention dans ’anaphore est essentielle.

Par le ministere des presbytres, chargés de présider a la vie et a la célébration eucharistique
des communautés qui leur sont confiés, celles-ci croissent dans la communion avec toutes les
communautés dont 1I’évéque a la responsabilité premiere. Dans la situation actuelle, le diocése
lui-méme est une communion de communautés eucharistiques. L’une des fonctions
essentielles des presbytres est de les relier a I’Eucharistie de 1’évéque et de les nourrir a la foi
apostolique dont I’évéque est le témoin et le garant. IIs doivent aussi veiller a ce que, nourris



du Corps et du Sang de celui qui a livré sa vie pour ses fréres, les chrétiens soient des témoins
authentiques de I’amour fraternel, dans le sacrifice réciproque nourri du sacrifice du Christ.
En effet, selon la parole de 1’apdtre, «si quelqu’un voit son frére dans le besoin et lui ferme
ses entrailles, comment I’amour de Dieu demeurerait-il en lui?». L’Eucharistie détermine la
maniére chrétienne de vivre le mystére pascal du Christ et le don de Pentecote. Grace a elle
s’opere une profonde transformation de I’existence humaine toujours confrontée a la tentation
et a la souffrance.

I

1. Le Corps du Christ est unique. Il n’existe donc qu’une Eglise de Dieu. L’identité d’une
assemblée eucharistique avec une autre, vient de ce que toutes, avec la méme foi, célebrent le
méme mémorial, que toutes par la manducation du méme corps et la participation au méme
calice deviennent le méme et unique Corps du Christ auquel elles ont été intégrées par le
méme baptéme. S’il y a multiplicité de célébrations, il n’y a qu’un seul et unique mystere
c¢lébré auquel on participe. En outre, quand le fidéle communie au Corps et au Sang du
Seigneur, il ne regoit pas une partie du Christ, mais le Christ total.

De méme, I’Eglise locale qui célébre I’Eucharistie autour de ’évéque n’est pas une section du
Corps du Christ. La multiplicité des synaxes locales ne divise pas 1’Eglise, mais au contraire
en manifeste sacramentellement 1’unité. Comme la communauté des apotres rassemblés
autour du Christ, chaque assemblée Eucharistique est en vérité la Sainte Eglise de Dieu, le
Corps du Christ, en communion avec la premi¢re communauté des disciples et toutes celles
qui par le monde célebrent et ont célébré le Mémorial du Seigneur. Elle est aussi en
communion avec 1’assemblée des saints dans le ciel qu’évoque chaque célébration.

2. Loin d’exclure la diversité sur la pluralité, la koindnia la suppose et elle guérit les blessures
de la division, transcendant celle-ci dans 1’unité.

Puisque le Christ est un pour la multitude, ainsi dans 1’Eglise, qui est son Corps, I’un et le
plusieurs, I’universel et le local, sont nécessairement simultanés. Plus profondément encore,
parce que le Dieu un et unique est la communion de trois Personnes, I’Eglise une et unique est
communion de plusieurs communautés, et 1’Eglise locale communion de personnes. L’Eglise
une et unique s’identifie a la koinonia des Eglises. Unité et multiplicité apparaissent a ce point
liées que 1’une ne saurait exister sans I’autre. C’est cette relation constitutive de 1’Eglise que
les institutions rendent visibles et, pourrait-on dire historicisent.

3. Puisque I’Eglise catholique se manifeste dans la synaxe de 1’Eglise locale, deux conditions
surtout doivent étre réalisées pour que I’Eglise locale qui célebre I’Eucharistie soit en vérité
dans la communion ecclésiale.

a) En effet, I’identité du mystére de I’Eglise vécu dans I’Eglise locale avec le Mystére de
I’Eglise vécu par 1’Eglise primitive — catholicité dans le temps — est fondamentale. L Eglise
est apostolique parce que fondée et sans cesse soutenue dans le Mystére du Salut révélé en
Jésus Christ, transmis dans I’Esprit par ceux qui furent ses témoins, les apdtres. Ses membres
seront jugés par le Christ et les apotres (cf. Luc 22,30).

b) La reconnaissance mutuelle, aujourd’hui, entre cette Eglise locale et les autres Eglises, est
elle aussi capitale. Chacun doit reconnaitre dans les autres, a travers les particularités locales,
I’identité du Mystére de I’Eglise. Il s’agit d’une reconnaissance mutuelle de catholicité
comme communion dans 1’intégrité du mystere. Cette reconnaissance s’accomplit d’abord au
plan régional. La communion dans un méme patriarcat ou dans quelque autre forme d’unité
régionale, est d’abord une manifestation de la vie de I’Esprit dans une méme culture ou de



mémes conditions historiques. Elle implique également I'unité du témoignage et appelle
I’exercice de la correction fraternelle dans I’humilité.

Cette communion a I’intérieur d’'une méme région doit se dépasser dans la communion entre
Eglises soeurs.

Mais cette reconnaissance mutuelle n’est vraie qu’aux conditions, exprimées dans 1’ Anaphore
de Saint Jean Chrysostome et les premicres anaphores antiochiennes. L une est la communion
dans le méme kérygme, donc la méme foi. Déja contenue dans le baptéme, cette exigence
s’explicite dans la célébration eucharistique. Mais il faut en outre la volonté de la communion
dans I’agapé et dans la diaconie, non en paroles seulement, mais en actes.

Tant permanence a travers I’histoire que reconnaissance mutuelle sont particulierement
évoquées lors de la synaxe eucharistique par la mention des Saints au Canon et aux dyptiques
celle des responsables d’Eglise. On comprend ainsi pourquoi ces derniers sont signes de
I’unité catholique dans la communion eucharistique, responsables, chacun a son plan, du
maintien de la communion dans la symphonie universelle des Eglises et leur fidélité commune
a la tradition apostolique.

4. On retrouve donc entre ces Eglises les liens de communion que le Nouveau Testament
présente: communion dans la foi, dans I’espérance et dans I’amour, communion dans les
sacrements, communion dans la diversité des charismes, communion dans la réconciliation,
communion dans le ministeére. De cette communion, 1’agent est I’Esprit du Seigneur ressuscité.
De par lui, ’Eglise universelle, catholique, intégre la diversité ou la pluralité en en faisant un
de ses éléments essentiels. Cette catholicité représente 1’accomplissement de la priere du
chapitre 17 de I’Evangile selon Jean, reprise dans les épicléses eucharistiques.

Le rattachement a la communion apostolique relie I’ensemble des évéques assurant 1’épiskopé
des Eglises locales au collége des apotres. Ils forment eux aussi un collége enraciné par
I’Esprit dans le «une fois pour toutes» du groupe apostolique, témoin unique de la foi. Ceci
signifie non seulement qu’ils doivent étre unis entre eux par la foi, la charité, la mission, la
réconciliation mais aussi qu’ils communient dans la méme responsabilité et le méme service
de I’Eglise. Parce que dans son Eglise locale I’Eglise une et unique s’accomplit, chaque
évéque ne peut séparer le souci de son Eglise du souci de ’Eglise universelle. Et lorsque par
le sacrement de I’ordination, il regoit le charisme de I’Esprit pour 1’épiskopé d’une Eglise
locale, la sienne, il recoit du fait méme le charisme de I"Esprit pour I’épiskopé de toute
I’Eglise.

Dans le peuple de Dieu, il I’exerce en communion avec tous les évéques hic et nunc et charge
d’Eglises et en communion avec la tradition vivante que les évéques du passé ont transmise.
La présence d’évéques de sieges voisins a son ordination épiscopale «sacramentalise» et
actualise cette communion. Elle produit une osmose de sa sollicitude pour la communauté
locale et du souci de I’Eglise répandue par toute la terre. L’épiskopé de I’Eglise universelle se
trouve confiée, par I’Esprit a I’ensemble des évéques locaux, en communion les uns avec les
autres. Cette communion s’exprime traditionnellement dans la pratique conciliaire. Nous
aurons a examiner ultérieurement la manicre dont celle-ci est congue et réalisée, dans les
perspectives de ce que nous venons de préciser.



